# MITTEILUNGEN DES INSTITUTS FÜR ÖSTERREICHISCHE GESCHICHTSFORSCHUNG

114. Band Heft 1–2

BIBLIOTHEK des Instituts 1. österpolichische Geschichtsfereckung Universität 1010 wien

R. Oldenbourg Verlag Wien München 2006

# Die "fünfte Kolonne"

Geheimprotestanten im 18. Jahrhundert in der Habsburgermonarchie und deren Inhaftierung in Konversionshäusern (1752–1775)

### Von Martin Scheutz

Dem breit gefächerten und von anerkannten Fachleuten erteilten Unterricht des angehenden Herrschers am Wiener Hof kam entscheidende Bedeutung zu, wie man am Beispiel der so genannten "Kronprinzenvorträge" für den jungen Joseph II. erkennen kann\*. Der zukünftige Monarch erhielt zwischen 1755 und 1759 unter anderem auch eine Ausbildung in den Rechtsfächern. Der Konvertit Christian August Beck unterrichtete Joseph über die "Beschaffenheit und Verfassung" der einzelnen Erblande. Der Problemkreis "Religion und Kirche" fand in diesen Vorträgen für den später so deutlich mit dem Staatskirchenrecht verbundenen Monarchen ausführliche Beachtung: Die Intensivierung der Seelsorge, die Errichtung von Priesterseminaren und die Schaffung eines für die Religionsangelegenheiten bestimmten Fonds fanden ebenso Erwähnung wie das Problem des Geheimprotestantismus. Beck führte an, dass in dem gebürgigten Theil des Landes der Saamen des Irrglauben zurückgeblieben, und viele Familien sich zwar äusserlich Catholisch erkläret, innerlich aber der Lutherischen Religion nach wie vor beständig angehangen haben. Schließlich sei aber endlichen das glimmende Feuer im Jahre 1733 und wiederum im Jahr 1752 in die helle Flamme ausgebrochen<sup>1</sup>. Auch die gängigen Bekämpfungsmethoden der Geheimprotestanten durch Vertreibung der Prädikanten sowie Konfiskation und Verbrennung der protestantischen Bücher stellte man dem kommenden Mo-

<sup>\*</sup> Dieser Beitrag ist Johann Scheutz (1889–1974) gewidmet. Die archivalisch nur mit großer Mühe erschließbare Geschichte der Konversionshäuser wäre ohne die uneigennützige Mithilfe und großzügige Unterstützung von Ute Küppers-Braun (Essen), der ich die Kenntnis der Lambacher und Kremsmünsteraner Archivalien verdanke, und Stephan Steiner (Wien), dem ich die Kenntnis des Kärntner Materials verdanke, nicht rekonstruierbar gewesen. Ihnen gilt mein aufrichtiger Dank. Zu Dank bin ich auch Michael Kurz (Goisern) für die Übersendung von Kopien verpflichtet. Außerdem möchte ich mich bei Peter und Christine Tropper (beide Klagenfurt) für vielfältige Auskünfte bedanken. Zudem danke ich Rudolf Leeb (Wien) für viele Hinweise. Ulrike Krampl hat mit zahlreiche Hinweise auf Frankreich vermittelt.

Zitiert bei Friedrich Hartl, Kirche und Religion im Zeitalter Maria Theresias. Eine Darstellung aus den Kronprinzenvorträgen für Joseph (II.). Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 30 (1979) 132–167, hier 139. Dazu auch Anna Hedwig Benna, Zur Situation von Religion und Kirche in Österreich in den Fünfzigerjahren des 18. Jahrhunderts – eine Denkschrift Bartensteins zum Kronprinzenunterricht Josefs II., in: Sacerdos et Pastor semper ubique. Festschrift zum 40-jährigen Priesterjubiläum Prälat Univ.-Prof. Dr. Franz Loidl, hg. von Karl Beck-Anna Hedwig Benna (Veröffentlichungen des Kirchenhistorischen Instituts der Katholisch-theologischen Fakultät 13, Wien 1973) 193–224, bes. 205–211.

narchen vor Augen. Außerdem wies man ihn auf das in Regensburg tagende "Corpus Evangelicorum" und dessen auf das Reichsrecht, konkret das Westfälische Friedenswerk,

gestützte Interventionen zugunsten der österreichischen Protestanten hin.

Der Westfälische Friede schuf in seinen Religionsbestimmungen die Grundlage für eine Beziehung der drei ab 1648 reichsrechtlich anerkannten Religionen im Gebiet des Heiligen Römischen Reiches. Die schon davor teilweise geübte Parität und Legitimität der einzelnen Konfessionen beziehungsweise der Religionsparteien wurden darin schriftlich fixiert. Das Zusammenleben der Konfessionen im Reichsgebiet wurde unter der Einführung eines Stichjahres - das "Normaljahr" fand erstmals im Frieden von Prag 1635 Anwendung - geregelt, indem im jeweiligen Territorium derjenige Konfessionsstand und diejenige Form des privaten und öffentlichen Religionsexercitiums wiederum hergestellt werden sollten, die am 1. Jänner 1624 geherrscht hatten. Die Landesfürsten hatten damit de facto das Recht auf ein "ius reformandi" des jeweiligen Territoriums zugunsten eines territorial verankerten Schutzes der Bevölkerung vor obrigkeitlicher Zwangsbekehrung verloren<sup>2</sup>. Neben dem "exercitium publicum", also der öffentlichen Religionsausübung, wurde auch das "exercitium privatum", die Ausübung der Religion im häuslichen Bereich, ermöglicht<sup>3</sup>. Der Westfälische Friede legte in seiner V. Abteilung § 34 – mit Blickrichtung auf die Habsburgermonarchie (mit Ausnahme für Schlesien und Niederösterreich) und das Erzstift Salzburg, die den Westfälischen Frieden (und damit auch die Normaljahrregelung) in ihren Territorien als Einschränkung ihrer Landeshoheit interpretierten - weiters fest: "Ferner ist man übereingekommen, daß die der Augsburgischen Konfession angehörenden Untertanen katholischer Stände wie umgekehrt katholische Untertanen von Ständen der Augsburgischen Konfession, denen im Jahre 1624 zu keinem Zeitpunkt die öffentliche oder private Religionsausübung zustand, wie auch die, die nach der Verkündung des Friedens künftig ein anderes Glaubensbekenntnis annehmen oder annehmen werden als ihr Landesherr, mit Nachsicht geduldet und nicht daran gehindert werden sollen, sich in vollständiger Gewissensfreiheit in ihren Häusern ihrer Andacht ohne jede Nachforschung und ohne jede Beeinträchtigung privat zu widmen [...], in der Nachbarschaft so oft und wo immer sie wollen am öffentlichen Gottesdienst teilzunehmen und ihre Kinder entweder in auswärtige Schulen ihres Bekenntnisses oder zu Hause von Privatlehrern unterweisen zu lassen"4. Neben der Hausandacht (der so genannten "devotio domestica") re-

<sup>2</sup> Siehe dazu Klaus Schlaich, Westfälischer Frieden, in: Evangelisches Staatslexikon 2, hg. von Roman Herzog et al. (Stuttgart <sup>3</sup>1987) Sp. 3970–3974, bes. 3971f.

<sup>4</sup> IPO V § 34, Buschmann, Kaiser und Reich 2 (wie Anm. 3) 50f.; Karl Schwarz, Exercitium religionis privatum. *ZRG Kan. Abt.* 105 (1988) 495–518, hier 499–506; siehe auch den kurz gefassten Überblick von Wolf-Friedrich Schäufele, Die Konsequenzen des Westfälischen Friedens für den Umgang mit religiösen Minderheiten in Deutschland, in: Asyl, Toleranz und Religionsfreiheit. Historische

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zitiert nach der Übersetzung bei Arno Buschmann, Kaiser und Reich. Klassische Texte zur Verfassungsgeschichte des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation vom Beginn des 12. Jahrhunderts bis zum Jahr 1806. Teil II: Vom Westfälischen Frieden 1648 bis zum Ende des Reiches im Jahre 1806 (Baden-Baden <sup>2</sup>1994) 49 [im weiteren IPO], Abschnitt V § 31: "Diesen Bestimmungen steht nicht entgegen, daß die Landsassen, Vasallen und Untertanen katholischer Stände, welcher Art sie auch seien, die zu irgendeinem Zeitpunkt des Jahres 1624 die öffentliche oder private Religionsausübung der Augsburgischen Konfession entweder auf Grund eines bestimmten Vertrages oder eines bestimmten Privilegs oder gemäß altem Herkommen und lokalem Brauch vorgenommen haben, diese auch fernerhin einschließlich aller Nebenrechte, soweit sie diese im vorerwähnten Jahr in Anspruch genommen haben oder deren Ausübung unter Beweis stellen können, beibehalten sollen".

gelte der Westfälische Friede aber auch die Abzugsbestimmungen für die aus Religionsgründen auswandernden Personen: "Außerdem ist vereinbart worden, daß von den Landesherren denjenigen Untertanen, denen im vorerwähnten Jahre weder die öffentliche noch die private Religionsausübung zustand, die aber dennoch zur Zeit der Verkündung des gegenwärtigen Friedensschlusses in den Gebieten der Reichsstände des einen oder anderen Bekenntnisses wohnend angetroffen werden, [...] zur Auswanderung eine Frist von mindestens fünf Jahren, denen aber, die nach der Verkündung des Friedens das Bekenntnis wechseln, von mindestens drei Jahren [das so genannte "Triennium"], sofern sie nicht eine längere und ausgedehntere Frist erlangen können [...]"5, erteilt wird. Die Untertanen sollten nicht mit übermäßiger Abzugsgebühr belegt werden, Geburtszeugnisse und Arbeitsbescheinigungen waren ihnen auszufolgen. Außerdem sollten die freiwillig oder gezwungen vom Landesherrn Auswandernden ihr Vermögen entweder behalten, durch einen Verwalter bewirtschaften oder veräußern können. Der abgezogene Untertan sollte, "so oft es die Lage erfordert, zur Aufsicht über sein Vermögen oder zur Führung von Prozessen oder zur Eintreibung von Schulden frei und ohne Geleitsbrief sich dorthin" begeben können. Zur Aufsicht über diese Bestimmungen war das seit 1663 in Regensburg am immerwährenden Reichstag tagende und wesentlich unter dem Einfluss der norddeutschen Kurfürsten stehende "Corpus Evangelicorum", das sich als von den verschiedenen Reichsständen separierte Reichsinstitution verstand (und immer wieder in "Intercessionen" beim Kaiserhof vorstellig wurde und "Lokalkommissionen" zur Untersuchung von Religionsangelegenheiten forderte), vorgesehen<sup>7</sup>.

Diese Einleitung könnte nahezu als eine Volte bei der Behandlung des im Titel angekündigten Themas angesehen werden, doch führen gerade diese reichsrechtlich verankerten Bestimmungen und vor allem deren strittige Auslegung zwischen den protestantischen Reichsständen und dem habsburgischen Landesherrn ins Zentrum des Beitrages. Nach der mit Militärgewalt mittels "Reformationskommission" durchgesetzten Gegenreformation in der Steiermark und in Kärnten 1599 und 1600<sup>8</sup>, die unter Zer-

Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen, hg. von Günter Frank-Jörg Haustein-Albert de Lange

(Bensheimer Hefte 95, Göttingen 2000) 121-139.

<sup>6</sup> IPO V § 36, Buschmann, Kaiser und Reich 2 (wie Anm. 3) 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> IPO V § 37, Buschmann, Kaiser und Reich (wie Anm. 3) 52. Siehe auch Martin Heckel, Ius Reformandi, in: Evangelisches Staatslexikon 2 (wie Anm. 2) Sp. 1416–1420, hier 1417. Zur Genese der Abzugsbestimmungen vom § 24 des Augsburger Religionsfriedens zum IPO V §§ 30–43: Georg Max, Die Entstehung der hauptsächlichen Bestimmungen über das ius emigrandi (Art V §§ 30–43 IPO) auf dem Westfälischen Friedenskongreß. ZRG Kan. Abt. 74 (1988) 436–494.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gabriele Емяісн, Die Emigration der Salzburger Protestanten 1731–1732. Reichsrechtliche und konfessionspolitische Aspekte (Historia profana et ecclesiastica 7, Münster u. a. 2002) 48–54. Das "Corpus Evangelicorum" bemühte sich zudem, im Gefolge der Zweihunderjahrfeier der Reformation (1717), seit den 1720er Jahren verstärkt um eine protestantische Union. Vgl. Christoph Schäfer, Staat, Kirche, Individuum. Studie zur süddeutschen Publizistik über religiöse Toleranz von 1648 bis 1819 (Europäische Hochschulschriften III/522, Frankfurt am Main u. a. 1992) 28–30.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Walter Brunner, Kryptoprotestantismus in der Steiermark und in Kärnten im Zeitalter der Gegenreformation, in: Katholische Reform und Gegenreformation in Innerösterreich 1564–1628, hg. von France M. Dolinar et al. (Klagenfurt–Graz u. a. 1994) 249–263; Regina Pörtner, The Counter-Reformation in Central Europa Styria 1580–1630 (New York 2001); DIES., Die Kunst des Lügens. Ketzerverfolgung und geheimprotestantische Überlebensstrategien im theresianischen Österreich, in: Kommunikation in der Frühen Neuzeit, hg. von Johannes Burkhardt–Christine Werkstetter (HZ Beih. 41, München 2005) 385–408.

störung von protestantischen Kirchen und Friedhöfen und unter Auswanderungsbewegungen der Bürger aus den Städten ablief, nach der Ausweisung der Prädikanten aus dem heutigen Oberösterreich 1625, nach der blutigen Niederschlagung des großen oberösterreichischen Bauernkrieges 16269, nach der Ausweisung des protestantischen Adels aus Oberösterreich 1627, aus Kärnten<sup>10</sup> und aus der Steiermark<sup>11</sup> im Jahr 1628 hatte sich die Gegenreformation in den österreichischen Erblanden scheinbar durchgesetzt. Eine ansatzweise bestehende und regional differenzierte protestantische Kirchenorganisation war damit zerschlagen worden. Dennoch verschwanden die Protestanten nicht vollständig. Galt die Reformation nach einem berühmt gewordenen Schlagwort noch als "urban event"<sup>12</sup>, so kann man dagegen das circa zwischen 1630 und 1781 in den österreichischen Ländern (und im Erzstift Salzburg) auftretende Phänomen des Geheim- oder Kryptoprotestantismus eindeutig als ländliches Phänomen, als eine Bewegung der Bauern, der Dienstboten und der ländlichen Handwerker ansprechen. Als Definition könnte man den inhaltlich schwer zu fassenden Kryptoprotestantismus als "Beharrung einzelner Personen und Gruppen auf einer akatholischen Konfession trotz staatlichen Verbotes und verschiedener Sanktionen im Falle der Entdeckung" verstehen<sup>13</sup>. Den Landesfürsten war diese Bewegung des scheinbaren Verschwindens der Protestanten nicht verborgen geblieben, so wurden etwa 1628 in der Steiermark Generalreformationskommissionen, die in den Grundherrschaften systematisch nach Protestanten "fahnden" sollten, eingerichtet<sup>14</sup>. Unmittelbar nach dem Ende des Dreißigjährigen Krieges etablierte man in den österreichischen Ländern so genannte Reformationskommissionen, die größere bäuerliche Emigrationen, etwa aus der Kärntner Herrschaft Gegend 1650/1651 und dem Waldviertel 165215, zur Folge hatten. Die häufig ein-

Überblick bei Pörtner, The Counter-Reformation (wie Anm. 8) 108-143.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Franz Gratzer, Kryptoprotestantismus in Oberösterreich. Ein geschichtlicher Überblick. *JbO-ÖMV* 131/1 (1986) 17–67, hier 20–23; mit einem Überblick Rudolf Weiss, Das Bistum Passau unter Kardinal Joseph Dominikus von Lamberg (1723–1761). Zugleich ein Beitrag zur Geschichte des Kryptoprotestantismus in Oberösterreich (Münchener theologische Studien 1. Historische Abt. 21, St. Ottilien 1979) 254–310, und Andreas HOCHMEIER, Geheimprotestantismus in Oberösterreich (Diplomarbeit Wien 2000).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Paul Dedic, Der Kärntner Protestantismus von der Adelsemigration bis zum Ende des siebzehnten Jahrhunderts. *JbGPÖ* 59 (1938) 63–165.

Geoffrey A. DICKENS, The German Nation and Martin Luther (London 1976) 182. Zu den Ursachen siehe Stefan Ehrenpreis-Ute Lotz-Heumann, Reformation und konfessionelles Zeitalter (Darmstadt 2002) 29–39.

Peter G. Tropper, Staatliche Kirchenpolitik, Geheimprotestantismus und katholische Mission in Kärnten (1752–1780) (Das Kärnter Landesarchiv 16, Klagenfurt 1989) 13; Stephan Steiner führt den Begriff der "Untergrundprotestanten" in die Diskussion ein: Stephan Steiner, Transmigration. Die Herrschaft Paternion und die Verfolgungsmaßnahmen während der Regierungsjahre Karls VI. (Diss. Wien 2003) 15f. Die Buchfassung der Dissertation erscheint unter dem Titel: Reisen ohne Wiederkehr. Die "Transmigrationen" aus Kärnten während der Regierungsjahre Karls VI. (VIÖG, im Druck).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Walter Brunner, Der Geheimprotestantismus, in: Evangelisch in der Steiermark. Glaubens-kampf – Toleranz – Brüderlichkeit, hg. von Gerhard Pferschy (Styriaca N. R. 2, Graz 1981) 68–80, hier 71.

Gustav Reingrabner, Gegenreformation in Niederösterreich – das Protokoll der Reformationskommission für das Viertel ober dem Wienerwald von 1657–1660. *JbGPÖ* 113 (1997) 9–116, bes. 31–105; Verzeichnis der Neubekehrten im Waldviertel 1652–1654. Codex Vindobonensis 7757 der Nationalbibliothek Wien, hg. von Georg Kuhr, mit einer Einleitung von Gustav Reingrabner (Quellen und Forschungen zur fränkischen Familiengeschichte 3, Nürnberg 1992) 1–44; Arthur STÖGMANN, Die "Reformationskommission" im Wiener Kärntnerviertel (1652–1654). Edition, Regesten, Kommentar

schichtige Lage der Höfe beziehungsweise die zerstreute Siedlungsweise in den alpinen Gebieten<sup>16</sup>, der weit verbreitete und von der katholischen Obrigkeit nicht lückenlos kontrollierbare Buchhandel mit Lutherbibeln, protestantischen Andachts- und Erbauungsbüchern<sup>17</sup>, die kaum kontrollierbaren (Winkel-)Schulen, die aufgrund der Sozialstruktur bedingte Arbeitsmigration (Dienstboten, Wanderhändler, Bettler) in den teilweise unter hohem Bevölkerungsdruck leidenden Alpentälern oder die wenig durchlässigen Heiratskreise und stabile Verwandtschaftsbeziehungen ermöglichten den Protestanten den Gang in den "Untergrund"<sup>18</sup>. Nahe gelegene protestantische Zentren wie die Reichsgrafschaft Ortenburg, die Reichsstadt Regensburg oder die klassische Auslaufzentrale Bratislava/Pressburg<sup>19</sup> trugen mit zur Resistenz des Protestantismus bei. Die ungenügende Priesterausbildung und die durch das Tridentinum sakralisierte und von ihrer Umwelt herausgehobene Stellung der Priester<sup>20</sup>, die ihre Stellen vor Ort häufig von schlecht bezahlten Vikaren versehen ließen, und ein weitmaschiges Pfarrnetz, das oft stundenlange Anmarschwege zu Gottesdiensten, Taufen oder Begräbnissen bedingte, erlaubte keine ausreichende obrigkeitliche Kontrolle der "irrgläubigen" Untertanen.

Eine aus dem Jahr 1756 stammende, 12 Punkte umfassende Vorschrift, nach welcher sich die im lande ob der Enns heimlich verborgene evangelische zu verhalten haben, machte in den österreichischen Erblanden unter den Geheimprotestanten vom Mund zum Ohr,

(Staatsprüfungsarbeit am Institut für Österreichische Geschichtsforschung Wien 1995). Zu der Erstellung von Untertanenverzeichnissen 1651 in Böhmen im Kontext der Gegenreformation Michael Hochedlinger—Anton Tantner, Einleitung, in: "... der größte Teil der Untertanen lebt elend und mühselig". Die Berichte des Hofkriegsrates zur sozialen und wirtschaftlichen Lage der Habsburgermonarchie 1770–1771, hg. von dens. (MÖStA Sonderbd. 8, Wien 2005) XXI. Siehe den Forschungsüberblick von Alexander Schunka, Glaubensflucht als Migrationsoption. Konfessionell motivierte Migrationen in der Frühen Neuzeit. Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 56 (2005) 547–564.

16 STEINER, Transmigration (wie Anm. 13), und Rudolf Leeb, Die Zeit des "Geheimprotestantismus". Carinthia I 190 (2000) 249–264, hier 250f., betonen dagegen – auch gegen die antimodernistische Konzeption des bäuerlichen, in entlegenen Gegenden wohnenden Geheimprotestantismus gerichtet –, dass die Geheimprotestanten häufig sogar in zentralen, direkt an Durchzugsstraßen gelegenen Gebie-

ten ansässig waren.

17 Siehe zum Buch als "Zeichen der Häresie" vor allem Marie-Elisabeth Ducreux, Reading unto Death: Books and Readers in Eighteenth-Century Bohemia, in: The Culture of Print. Power and the Uses of Print in Early Modern Europe, hg. von Roger Chartier (Cambridge 1989) 191–229. Zur Bedeutung der Bücher für die Geheimprotestanten Paul Dedic, Besitz und Beschaffung evangelischen Schrifttums in Steiermark und Kärnten in der Zeit des Geheimprotestantismus. ZKG9 (1939) 476–495; Ders., Die Einschmuggelung lutherischer Bücher nach Kärnten in den ersten Dezennien des 18. Jahrhunderts. JbGPÖ 60 (1939) 126–177.

<sup>18</sup> Siehe die klassisch gewordene, im Einzelnen allerdings kaum erforschte Aufstellung der Ursachen und des Fortbestandes des Geheimprotestantismus in Österreich bei Erich Buchinger, Die "Landler" in Siebenbürgen. Vorgeschichte, Durchführung und Ergebnis einer Zwangsumsiedlung im 18. Jahrhundert

(Buchreihe der Südostdeutschen Historischen Kommission 31, München 1980) 27-34.

19 Martin Scheutz-Harald Tersch, Die Achse Wien – Pressburg in vier Reiseberichten um 1660. Zwischen kaiserlicher Residenz und Osmanenbedrohung, in: Itineraria Posoniensia. Zborník z medzinárodnej konferencie "Cestopisy v novoveku", ktorá sa konala v dnoch 3.–5. novembra 2003 v Bratislave/ Akten der Tagung "Reisebeschreibungen in der Neuzeit", Bratislava, 3.–5. November 2003, hg. von Eva Frimmová-Elisabeth Klecker (Bratislava 2005) 264–294, hier 272–275.

<sup>20</sup> Zur zunehmenden Sakralisierung der Person des Priesters, die sich der alltäglichen Welt ihrer Umgebung entziehen sollten (etwa keine Wirtshausbesuche, geistliches Gewand), siehe Thomas Winkelbauer, Ständefreiheit und Fürstenmacht. Länder und Untertanen des Hauses Habsburg im konfes-

sionellen Zeitalter 2 (Österreichische Geschichte 8/2, Wien 2004) 142f.

aber auch in schriftlicher Form die Runde<sup>21</sup>. Diese gegenüber der katholischen Frömmigkeitspraxis beziehungsweise der Union aus geistlicher und weltlicher Obrigkeit als Handlungsanleitung zu verstehende, etwas "weltfremde" Vorschrift versucht Regeln für eine Mimikry der Geheimprotestanten zu formulieren, die rechtlich gesehen Glieder der katholischen Kirche waren, vom Pfarrer getauft und eingesegnet wurden und in die Tauf-, Hochzeits- und Sterbematriken Eingang fanden<sup>22</sup>. Die Geheimprotestanten sollten den Pfarrern, Kaplänen und Ordensgeistlichen alle ehrenbiethigkeit erweisen, ihnen fein höflich und freundlich begegnen. Sie sollten fleißig in ihren pfärrlichen gottesdienste erscheinen und, was in denen papistischen predigten mit dem reinen wort Gottes übereinstimmet, sich fleißig und gut zu merken. Die Beichten mussten die Geheimprotestanten bei den katholischen Geistlichen ablegen, aber nur jene sünden bekennen, die sie wollen, um sich darüber aus Gotteswort trösten zu lassen. Das Abendmahl hatten sie nach Möglichkeit zu Ostern in einer protestantischen Kirche zu feiern<sup>23</sup>. In den Wirtshäusern sollte man Glaubensgespräche tunlich meiden, Dienstboten durfte man nicht trauen, in ihrer gegenwart nichts wider das papstum reden oder ihnen evangelische bücher vorlesen, weil sie alles leicht den pfaffen und mönchen verrathen könnten. Den Kindern, die noch in die Schule gingen, durften die Geheimprotestanten nicht das mindeste von der evangelischen lehre beybringen, weil sie durch ihren unverstand und unbehutsame reden sie leicht verathen könnten. Auch die Ausstattung der Häuser – mit zunehmender Verfolgungsintensität wurden verdächtige Häuser mittels Hausvisitationen vermehrt perlustriert - musste der katholischen Frömmigkeitspraxis angepasst werden. Ich rathe einem jeden, daß er bilder im zimmer habe, dann wann keine im hauß zu sehen, so schöpfen die papistischen pfarrer alsogleich argwohn. So darf man auch rosenkränz und ihr sogenanntes weyhwasser wohl haben, es ist aber nicht nothwendig, sich desselben zu gebrauchen. Bei den zur Osterzeit angestellten katechismus verhörr sollten die Verhörten bei Punkten, die mit unserer lehre nicht übereinskommen, sich unwissend stellen oder zweideutig antworten. Ebenfalls mit einer Art Verschleierungsstrategie sollten die Geheimprotestanten auf die obrigkeitlichen Vorwürfe bezüglich der bei Hausdurchsuchungen konfiszierten Bücher antworten. Das Nizäische Glaubensbekenntnis konnten die Protestanten mit ruhigem Gewissen ablegen, was aber die papisten zu Trient in ihrer versammlung von ihrer menschenlehre hinzugesetzet,

<sup>22</sup> Siehe den Überblick von Rudolf Leeb, Zwei Konfessionen in einem Tal. Vom Zusammenleben der Konfessionen im Alpenraum in der Zeit des "Geheimprotestantismus" und zum Verständnis der Konfessionalisierung, in: Impulse für eine religiöse Alltagsgeschichte des Donau-Alpen-Adria-Raumes,

hg. von Rupert Klieber-Hermann Hold (Wien u. a. 2005) 129-150.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Im Folgenden hier zitiert nach Diözesanarchiv Graz [ADG], Religionsberichte 1754–1770, Vorschrift, unfoliiert. Abdruck bei Dieter Knall, Aus der Heimat gedrängt. Letzte Zwangsumsiedlung steirischer Protestanten nach Siebenbürgen unter Maria Theresia (Forschungen zur Geschichtlichen Landeskunde der Steiermark 45, Graz 2002) 13f. Weitere Exemplare bei Rudolf Moser, Schicksale von Transmigranten und Exulanten aus der Umgebung von Wels. Quellenbelege zur Geschichte des Kryptoprotestantismus in Oberösterreich im 18. Jahrhundert. Jb. des Musealvereins Wels 1972 (1972) 149–215, hier 155f.; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 60; Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 301.

Vorschrift (wie Anm. 21) Punkt 4: Mit dem abendmaal ist es freylich hart, weil es die papisten nicht nach der einsetzung Christi halten, sondern verstimmelt haben, daher, wo es immer möglich und thunlich ist, sollen sie sich heimlich aus dem land hieher zu uns [nach Ortenburg] begeben, um zu Ostern sich mit dem abendmaal zu stärken. Sollte es aber nicht seyn können, so rathen einige unserer gelehrten, man soll den wein, der in einigen päpstlichen kirchen nach der communion gereichet wird, empfangen, dabey einen lebendigen glauben erwecken, daß es das blut Christi werde, oder man könnte in geheim die wort der einsetzung darüber sprechen, nemmet hin und trincket alle damus, das ist der kelch meines bluts. Zu den "Ortenburger Ratschlägen" Leeb, Zwei Konfessionen (wie Anm. 22) 140.

das müsset ihr nicht beschwören, sondern im herzen verabscheuen. Vor allem die von der nachtridentinischen Kirche intensiv begleiteten "rites de passage" verursachten bei den Geheimprotestanten Kopfzerbrechen: Werdet ihr krank, so sollet ihr euch das abendmaal reichen lassen, bey abwesenheit des pfarrers nemmet alsdann den geseegneten wein [...], die letzte oelung, wie es die papisten nennen, verschiebet, so lang ihr könnt, gebet vor, die gefahr seye so groß nicht, tringt man stärker in euch, so empfanget sie, verdammen kann sie euch doch nicht<sup>24</sup>. Diese vorgestellte Handlungsanleitung gibt indirekt schon die strafrechtliche Dimension der obrigkeitlichen Verfolgung der "Ketzer" beziehungsweise Häretiker vor: das Leugnen des Fegefeuers, die Ablehnung von Bruderschaften, der Prozessionen, der Heiligenverehrung und der Rosenkränze, das Übertreten der Fastengebote, die Verweigerung des Empfangs einiger Sakramente, der Besitz von eingeschmuggelten verbotenen Büchern und Druckschriften, das Infragestellen der seit dem Tridentinum verbindlich geltenden Lehrsätze etc.<sup>25</sup>.

Das allmähliche Hervortreten der Geheimprotestanten im 18. Jahrhundert – die "Bekenntnisbewegung"

Schon das von Ferdinand III. für das heutige Niederösterreich erlassene Patent vom 4. Jänner 1652 betonte in Abgrenzung zum Westfälischen Frieden die Zuständigkeit der Niederösterreichischen Regierung in Religionssachen und gab den normativen Rahmen der obrigkeitlichen Reaktion auf das nur schwer in den Griff zu bekommende Problem der Protestanten in den Erblanden, die seit Beginn des 17. Jahrhunderts in offizieller Sicht zunehmend mit Aufwieglern, Rebellen und Unruhestiftern gleichgesetzt wurden<sup>26</sup>, vor: Alle *Uncatholische* sollten binnen sechs Wochen nach einer stufenweise erfolgten Bekehrung, welche die Predigt, katechetische Unterweisung, aber auch das persönliche Gespräch mit Geistlichen einschloss, sich entweder zu dem allein seeligmachenden wahren Catholischen Glauben bequemen oder widrigenfalls auswandern. Protestantische Prediger und Schulmeister durften nicht beherbergt werden. Weiters solle sich ein jedwederer / des Singen / Lesens / und Auffbehaltung in seinem Hauß der uncatholischen Postillen / Predigen / Bücher / und Schrifften gäntzlich enthalten<sup>27</sup> und das Vorlesen derselben unterlassen. Der Besuch eines nach protestantischem Ritus abgeführten Gottesdienstes im Ausland war allen Untertanen mit Ausnahme des Herren- und Ritterstandes (unter exakter Festlegung der Zahl der mitzunehmenden Diener) verboten. Untertanen, die beim Lesen / oder Singen dess uncatholischen Exercitii erwischt wurden, belegten die Gerichte beim ersten Mal mit Geldstrafen, beim zweiten Mal mit Gefängnis und beim dritten Mal mit der Außschafung auß dem Land. Weitere Patente ordneten an, dass alle

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Alle Zitate aus Vorschrift (wie Anm. 21).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> TROPPER, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 61; Mack WALKER, Der Salzburger Handel. Vertreibung und Errettung der Salzburger Protestanten im 18. Jahrhundert (Veröffentlichungen der Max-Planck-Instituts für Geschichte 131, Göttingen 1997) 135, bezeichnet das Buch für die Geheimprotestanten als heiligen, rituellen Gegenstand, als "Totem".

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Etwa für Krems schon für die 1620er Jahre belegt, Franz Schönfellner, Krems zwischen Reformation und Gegenreformation (Forschungen zur Landeskunde von Niederösterreich 24, Wien 1985) 292f.; zu den "aufrührerischen" französischen Protestanten Janine Garrisson, L' Édit de Nantes et sa révocation. Histoire d'une intolérance (Paris 1985) 81–118.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Codex Austriacus Bd. II (Wien 1704) 208–211, hier 209: "Reformation der Religion" (Wien, 1652 Jänner 4).

Untertanen über zwölf Jahre vor oder nach Ostern Beichte ablegen und die Kommunion empfangen mussten<sup>28</sup>. Der frühneuzeitliche Staat beschränkte sich damit in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts auf "wenige, aber doch gewichtige kirchliche Gebote, die auch im staatlichen Bereich verbindlichen Charakter hatten"<sup>29</sup>. Doch selbst bei den streng gehandhabten Fastengeboten wurden etwa für Schwangere, Kranke oder Bergknappen Ausnahmen gemacht. Trotzdem konnten die gleichermaßen von kirchlichen wie weltlichen Stellen durchgeführten gegenreformatorischen Maßnahmen aufgrund des Vollzugsdefizites des frühmodernen Staates und der angespannten finanziellen Lage keineswegs flächendeckend umgesetzt werden. Anlässlich der Belagerung Wiens durch die Osmanen 1683 zeigte sich eine offen und teilweise auch gewalttätig zur Schau gestellte Aversion der Bauern gegenüber Geistlichen, im besonderen aber gegen die für die radikale Gegenreformation in den österreichischen Ländern und auch in Ungarn verantwortlich gemachten Jesuiten. Der Heiligenkreuzer Chorherr Balthasar Kleinschroth, der im Rahmen seines Fluchtberichtes<sup>30</sup> eine Darstellung dieser für Geistliche bedrohlichen Situation vorlegte, führte diese negative Grundstimmung der bäuerlichen Bevölkerung unter anderem auch auf die zahlreichen Geheimprotestanten zurück, die im südwestlichen Niederösterreich lebten<sup>31</sup>. Dan eß undter dißen baurn, so man die Grünhuetler nennet, noch vill Lutherische mägen<sup>32</sup>.

Besonders im Länderdreieck Oberkärnten, Salzburg, Obersteiermark, Salzkammergut und dem südlichen Oberösterreich lassen sich ab der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts verstärkt Hinweise auf Geheimprotestantismus finden. Einen zentralen Einschnitt im Selbstverständnis des österreichischen Geheimprotestantismus stellt die Ausweisung der im Osttiroler Defereggental unter Salzburger Herrschaft stehenden Bauern im Jahr 1684/1685 dar. Infolge der Anzeige eines vermutlich Heiligen- und Marienbilder verkaufenden Bildschnitzers bezüglich verdächtiger Vorgänge im Jahr 1680 kamen obrigkeitliche Untersuchungen in Gang. Eine erste Ausweisung eines Rädelsführers heizte die Stimmung in dem vom Wanderhandel lebenden alpinen Quertal an. Vor al-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Codex Austriacus Bd. II (Wien 1704) 211–213 (Wien, 1655 September 18): Beichte und Kommunion zu Ostern wurden verpflichtend festgelegt, weiters Christenlehre an Sonn- und Feiertagen, Ausreise zu einem "unkatholischen" Exercitium wurde verboten, Arbeiten am Sonntag unter Strafe gestellt; die Pfarrer sollten ein Verzeichnis der Übertreter erstellen, Bestrafung der Übertreter, Kommunikantenzettel sollten von den Pfarrern verteilt werden. Zu den Kommissionen Kurt Piringer, Ferdinand des Dritten katholische Restauration (Diss. Wien 1950) 109–210.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Franz Ortner, Reformation, katholische Reform und Gegenreformation im Erzstift Salzburg (Salzburg 1981) 134.

Martin Scheutz-Kurt Schmutzer, Schwirige baurn – pfaffen – Jesuviter. Die "Große Angst" 1683 in Niederösterreich am Beispiel des Fluchtberichtes von Balthasar Kleinschroth (geb. 1651). UH 68 (1997) 306–335; Erwähnung findet die Gewalt gegen die Jesuiten auch in einem 1724/1725 entstandenen Bericht des Herzogenburger Chorherrn Gregor Nast: Martin Scheutz, Schwarze Raben auf den Feldern. Kriegserfahrung und Profilierungschance. Der Herzogenburger Chorherr Gregor Nast (1653–1728) und sein Bericht über das Jahr 1683, in: Festschrift Anton Eggendorfer, hg. von Willibald Rosner (St. Pölten 2006) (im Druck).

<sup>31</sup> Zu den Geheimprotestanten im Ybbstal siehe Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 393-401.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Hermann Watzi, Flucht und Zuflucht. Das Tagebuch des Priesters Balthasar Kleinschroth aus dem Türkenjahr 1683 (Forschungen zur Landeskunde von Niederösterreich 8, Wien <sup>2</sup>1983) 141f.; bereits Adam Wandruszka, Geheimprotestantismus, Josephinismus und Volksliturgie in Österreich. ZKG 78 (1967) 94–101, hier 95, weist auf diesen Bericht hin. Siehe auch die Predigt des evangelischen Feldpredigers der fränkischen Kreistruppen in Gmunden und Umgebung 1686: J. Friedrich Косн, Streiflichter zur Geschichte des Protestantismus in Oberösterreich. JbGPÖ 25 (1904) 152–164, hier 158f.

lem die Berichte der Geistlichen vor Ort dienten der Obrigkeit als wichtige Informationsquelle. "Die Leute disputieren in den Wirtshäusern ohne Scheu über Glaubenssachen, beschimpfen den Papst, verwerfen die Verehrung der Mutter Gottes, die Fürbitte der Heiligen, glauben an kein Fegfeuer, lassen daher keine Messen lesen. Sie beichten und kommunizieren nur zur österlichen Zeit, damit sie nicht für Lutheraner gehalten und bestraft werden. Sie halten keine Fasttage, kommen an Feiertagen wenig in die Kirche, haben keinen Rosenkranz, kein Weihwasser, kein Kruzifix und keine Heiligenbilder"33. Umfangreiche Verhöre mit mehreren Verdächtigen und die Entsendung von zwei Kapuzinern in das Defereggental, die bei 317 Examinierten 269 formale "Ketzer" eruierten, und die Identifizierung von drei "Rädelführern" durch die Obrigkeit, die Verweigerung von kirchlichen Begräbnissen und kirchlichen Trauungen für verdächtige Personen schufen ein Klima, das die Bauern zum öffentlichen Bekenntnis ihres Glaubens auf der Grundlage des "Instrumentum Pacis Osnabrugense" zwang. Im Juli 1684 richteten 70 Deferegger Bauern eine Bittschrift folgenden Inhalts an den Salzburger Erzbischof: "Wir sind der Meinung, auf dem rechten Weg und nicht einer Sekte zugetan zu sein, stimmen aber mit den Kapuzinern nicht überein, darum geht das Gerede um, es werde scharf vorgegangen werden. Wir glauben, es nicht verschuldet zu haben und vertrösten uns, weiterhin hier in Ruhe gelassen zu werden und wollen dafür Steuern und Zehent gerne zahlen. Falls es nicht geschehen kann, wollen wir uns nicht widersetzen und das Land verlassen. Wir bitten, einen Termin zu nennen, damit die, welche die Unterweisung nicht annehmen, sondern in ihrer Meinung verharren, ihre Sachen verkaufen können"34. Die Bauern rekurrierten in ihrer Eingabe auf die reichsrechtlich zugestandene "devotio domestica" und das Abzugsrecht. Die nach der erfolgten Bezahlung des Freistiftzinses im August von den Kanzeln verlesene Antwort des Salzburger Erzbischofs eröffnete lediglich die Option sich entweder zu bekehren oder auszuwandern. Die meisten Bauern, rund 1000 Männer und Frauen, hatten sich daraufhin in mehreren Gruppen im beginnenden Winter zuerst nach Innsbruck aufzumachen und wanderten dann weiter nach Augsburg, Kempten, Ulm, Stuttgart und Nürnberg aus. Insgesamt 277 Kinder unter 15 Jahren, die, übers ganze Erzstift verteilt, an gut katholische Orte zur "Erziehung" übergeben wurden, mussten von den Ausgewiesenen zurückgelassen werden, die teilweise noch nach Innsbruck mitgenommenen Kinder wurden ihnen von den Innsbrucker Behörden abgenommen und ins Defereggental zurückgestellt. Die Besitztümer der ausgewiesenen Bauern konnten teilweise nicht rechtzeitig verkauft werden, zur Versorgung der unmündigen Kinder wurde von der Obrigkeit Geld einbehalten. Die vom Erzbischof als "lutherische" oder "neue Sekte" dargestellten Deferegger versuchten daraufhin beim "Corpus Evangelicorum" Recht zu erhalten, wo sie mittels Religionsprüfungen ihre Rechtgläubigkeit bezeugten, auf konsequente Anwendung des Reichsrechtes drangen und auf einer Übergabe der zurückgehaltenen Kinder und der Güter bestanden<sup>35</sup>. Nahezu parallel zur Ausweisung der Deferegger Bauern verweigerten

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Alois Dissertori, Die Auswanderung der Defregger Protestanten 1666–1725 (Schlern-Schriften 235, Innsbruck <sup>2</sup>2001) 26. Siehe auch die Übersicht von Martin Erwin Madrutter, Die Deferegger Protestanten (Diplomarbeit Wien 2002); Paul Passler, Die lutherische Bewegung im Defreggental. *JbGPO* 49 (1928) 1–107; Ortner, Reformation, katholische Reform (wie Anm. 29) 154–165.

 <sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dissertori, Die Auswanderung (wie Anm. 33) 31.
 <sup>35</sup> Zur Entführung der zurückgehaltenen Kinder und zur Vermögensabwicklung Madrutter, Deferegger (wie Anm. 33) 72-76, jetzt besonders Ute Küppers-Braun, Zerrissene Familien und entführte

die Salzknappen am Dürrnberg den Besuch der Messe. Drei "Rädelsführer"<sup>36</sup>, darunter der später für seine zu öffentlichem Bekenntnis aufrufenden "Sendbriefe" unter den österreichischen Geheimprotestanten berühmt gewordene Joseph Schaitberger (1658-1733), wurden als Gefangene auf der Festung Hohensalzburg fünfzig Tage lang von Kapuzinerpatres zu bekehren versucht. Im Jahr 1686 wies man nach anfänglichen wirtschaftlichen Repressalien, etwa Entlassung aus der Arbeit, 60-70 Dürrnberger Frauen und Männer aus<sup>37</sup>. Der obrigkeitliche Druck und die Überwachungsintensität, die Verschränkung von Untertanenpflicht und religiöser Alltagspraxis nahm gegen Ende des 17. Jahrhunderts in Verbindung mit der Sozialdisziplinierung der vagierenden Armut deutlich zu. Vielfach entstanden Konflikte an der Nahtstelle von "Forderungen, bei denen weltlicher Gehorsam und dezidiert katholische Glaubenspraxis"38 koinzidierten. Die obrigkeitlich verstärkt betriebene beziehungsweise geförderte "Neuinventarisierung" des öffentlichen Raumes mit Kapellen, Wetterkreuzen und Bildstöcken<sup>39</sup>, die verpflichtende Teilnahme bei Prozessionen (etwa für Handwerksmeister und -gesellen), die Bruderschaften trafen auf ein - in Reaktion auf zunehmende Repression entwickeltes gewandeltes Selbstbild der Protestanten in den Erblanden und in Salzburg. Während sich die Geheimprotestanten im 17. Jahrhundert unter der Predigt des Pfarrers noch hinter den katholischen Kirchenbänken duckten, begannen sich die durch intensive Lektürcerfahrung der allerorts kursierenden Andachts- und Erbauungsliteratur<sup>40</sup> bestärkten Protestanten ab dem 18. Jahrhundert angesichts besser geschulter Geistlicher und eines zunehmend schärferen Tones der Obrigkeit in einer Gegenbewegung auch öffentlich sichtbar zu machen und bewusst hervorzutreten. Insgesamt sei - so der Animator der österreichischen Geheimprotestanten Joseph Schaitberger - der Mund- und Heuchlerglaube etwas Schreckliches, weil solche Heuchler weder recht papistisch noch recht evangelisch seien. Nur eine Offenlegung des Glaubens ermögliche den wahren Glauben, zieht nicht am fremden Joch mit den Ungläubigen, sondern gehet aus von ihnen, und sondert euch ab41. Diese Botschaft fiel auf fruchtbaren Boden, in der Zeit um 1720 begann es in den österreichischen Ländern unter und immer häufiger an der Oberfläche zu gären<sup>42</sup>. Die obrigkeitlich in direktem Konnex mit Widerstand und Aufruhr verorte-

Kinder. Staatlich verordnete Protestantenverfolgung im Osttitoler Defereggental (1683–1691). *JbGPÖ* 121 (2005) 91–168.

<sup>38</sup> Leeb, Zwei Konfessionen (wie Anm. 22) 136.

<sup>39</sup> Siehe den Überblick bei Martin Scheutz, Andacht, Abenteuer und Aufklärung. Pilger- und Wallfahrtswesen in der Frühen Neuzeit. Österreich in Geschichte und Literatur 49 H. 1 (2005) 2–38.

<sup>41</sup> Zitiert nach ORTNER, Reformation, katholische Reform (wie Anm. 29) 176f.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Zum Rädelsführer-Konzept Andreas Würgler, Diffamierung und Kriminalisierung von "Devianz" in frühneuzeitlichen Konflikten, in: Devianz, Widerstand und Herrschaftspraxis in der Vormoderne. Studien zu Konflikten im südwestdeutschen Raume (15.–18. Jahrhundert), hg. von Mark Häberlein (Konflikte und Kultur – historische Perspektiven 2, Konstanz 1999) 317–347, 324f.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Ortner, Reformation, katholische Reform (wie Anm. 29) 165–178; Hermann Langer, Joseph Schaitberger. Ein evangelischer Glaubenskämpfer des 17. Jahrhunderts. Seine Familie und seine Anhänger. Die Auswanderer vom Dürrnberg und Berchtesgaden zwischen 1685 und 1710 (MGSL Ergbd. 10, Salzburg 1985).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Siehe dazu den Überblick bei Hermann ВЕСК, Die Erbauungsliteratur der evangelischen Kirche Deutschlands von Dr. M. Luther bis Martin Moller (Erlangen 1883); Constantin GROSSE, Die Alten Tröster. Ein Wegweiser in die Erbauungsliteratur der evang.-luth. Kirche des 16. bis 18. Jahrhunderts (Hermannsburg 1900).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 307: Weiß ortet ab Mitte der 1720er Jahre für das Land ob der Enns verstärkt Anzeigen bei der Reformationskommission in Linz. Siehe auch den Streit zwischen dem

ten Geheimprotestanten wurden in der obrigkeitlichen Wahrnehmung zu einer scheinbar großen Gefahr für die kaiserlichen und erzbischöflichen Behörden. Im Salzkammergut hatte man den Geheimprotestantismus, mit Blickrichtung auf ein reibungsloses Funktionieren dieses wirtschaftlichen Salzgroßbetriebes, behördlicherseits stillschweigend akzeptiert, solange sich die Untertanen nach außen hin als Katholiken "tarnten" und ruhig ihrer Arbeit nachgingen. Im Frühjahr 1712 verkauften rund 70 Personen im Salzkammergut ihre Güter und zogen nach Nürnberg, wo sie öffentlich zum Luthertum übertraten<sup>43</sup>. Gleichzeitig regte sich gegen den Pfarrvikar von Goisern und dessen hohe Stolgebührforderungen sowie gegen seine auf die Protestanten gerichteten scharfen Predigten und die Hausvisitationen (etwa während des sonntäglichen Gottesdienstes) Widerstand. Am 4. Juni 1712 taten sich in Reaktion auf eine Visitation 200-300 Männer vor dem Dorf Goisern zusammen und forderten die Abberufung des Pfarrvikars, der nach ihrer Ansicht die einzige Ursache dafür war, das man sie nicht wolt lutherisch glauben und leben lassen44, also eine Forderung nach der "devotio domestica". Neben den erneut publizierten Verboten aller Konventikeln, der Zusammenrottierung oder der Gebote bezüglich der verpflichtenden Ablieferung von Büchern wurde die Missionstätigkeit - im Salzkammergut bediente man sich mehrmals des Jesuiten Ignatius Querck (1660-1743) - verstärkt. Angesichts verstärkter Jesuitenmission und konsequent angewandter Christenlehre mehren sich in den Jahren vor der großen Salzburger Emigration von 1731/1732 die "häretischen" Delikte auch in den angrenzenden Gebieten beziehungsweise deren Anzeige bei den übergeordneten Landesbehörden (etwa der Reformationskommission in Linz)45: Die gut organisierten Protestanten bezeichneten den Papst als den stockh pabsten und das wohl wichtigste Gebetsutensil der Neuzeit, den aus dem mönchischen Bereich stammenden Rosenkranz, als strickh ketten<sup>46</sup>. Die am 16. Juni 1731 beim Regensburger Corpus Evangelicorum eingelangte Bittschrift der 19.000 Salzburger aus den sieben Pongauer Gerichten Radstadt, Wagrain, Werfen, Bischofshofen, St. Johann, St. Veit und Gastein war einerseits ein Bekenntnis zur Augsburger Konfession, zum anderen eine Beschwerde über die harte Verfolgung der Protestanten (als "ecclesia pressa" verstanden)<sup>47</sup>. Die Religionsfreiheit war erklärtes Ziel der Petenten, das

43 Emigrationsbewegungen gab es in dieser Zeit wiederholt: ORTNER, Reformation, katholische Re-

form (wie Anm. 29) 139.

44 Zitiert nach Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 294. Zu den Ausschreitungen 1712 Josef WILHELM, Ein Seelsorgerleben der Barockzeit in Österreich - P. Ignatius Querck S. J. (1660-1743) (Diss. Graz 1976) 43-59; Buchinger, Landler (wie Anm. 18) 78-81.

45 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 307; zur Ansiedlung mehrerer aus Salzburg relegierter Personen Paul Dedic, Nachwirkungen der großen Emigration in Salzburg und Steiermark. JbGPÖ 65/66 (1944/ 45) 71-134, bes. 85-115.

46 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 309; Brunner, Der Geheimprotestantismus (wie Anm. 14) 72-75. Siehe auch das Patent vom 16. Jänner 1756 "Aergerniß-Abstellung", in: Codex Austriacus Bd. V (Wien 1777) 1089-1091.

<sup>47</sup> Aus der umfangreichen Literatur zum Thema Gerhard Florey, Geschichte der Salzburger Protestanten und ihrer Emigration 1731/32 (Studien und Texte zur Kirchengeschichte und Geschichte 1, Wien u. a. 1977); ORTNER, Reformation, katholische Reform (wie Anm. 29) 215-261; Reformation -Emigration: Protestanten in Salzburg. Ausstellung 1981 Schloß Goldegg, Pongau, hg. von Friederike

Prager Erzbischof Ferdinand Khünburg (1713-1731) und den weltlichen Gerichten um die gerichtliche Behandlung der Häretiker, die zur Absendung des Jesuiten Wietrowski nach Wien und zur Intervention beim kaiserlichen Beichtvater Tönnemann 1721 führte: Anton GINDELY, Die Processierung der Häretiker in Böhmen unter Kaiser Karl VI., in: Abhandlung der königlichen böhmischen Gesellschaft der Wissenschaft, VII. Folge, Bd. 2, Phil. Hist. Classe Nr. 2 (Prag 1887) 1-33, bes. 8-33.

"Corpus Evangelicorum" möge beim Erzbischof zudem einen evangelischen Prediger pro Pfleggericht ermöglichen. Noch bevor eine Kommission des Salzburger Hofrates mit Erhebungen über das wahre Ausmaß des Luthertums ins Gebirge geschickt werden konnte, begannen Versammlungen von bäuerlichen Abgeordneten in Schwarzach und erbrachten eine Verschriftlichung des Glaubensbekenntnisses und damit eine verbindliche Grundlage der Salzburger Geheimprotestanten. Das am 31. Oktober 1731 vom Salzburger Erzbischof Firmian erlassene Emigrationspatent führte zur Auswanderung der Protestanten, großteils konnten die Zwangsemigrierten in Ostpreußen (mit dem Zentrum Gumbinnen) eine neue Heimstatt finden. Zur Kalmierung der auch außenpolitisch für große Aufregung sorgenden Lage rückten neben den Soldaten des Erzbischofs mehr als 3000 österreichische Soldaten ins Erzstift ein<sup>48</sup>, schon 1732 standen 1776 Bauernhöfe in Salzburg leer. Die Salzburger Emigration als "Versuchsstation staatlichen Terrors"49 zeigte einerseits eine neuartige und für die weitere Zukunft des Protestantismus in Österreich typische Mobilisierung der Untertanen, indem sie ihre Glaubensdevianz sichtbar machten und die Zwangsemigration angesichts der steigenden Repression in ihrer Heimat den Schrecken verlor, weil ihnen in den Zielgebieten Glaubensfreiheit in Aussicht gestellt wurde. Andererseits zeigt die Salzburger Emigration eine Brutalisierung obrigkeitlicher Herrschaft, indem es - stilbildend für die Folgezeit - zu militärischen Eskortierungen der Emigrantenzüge und zu brutalen Eingriffen in die Familienverbände etwa durch Absonderung oder das abpracticieren<sup>50</sup> der Kinder aus dem Familienverband - kam, indem die Kinder bei Zieheltern katholisch erzogen oder ins Waisenhaus gebracht werden sollten. Weder der Augsburger Religionsfriede noch der Westfälische Friede wurden formal vollständig in den Erblanden anerkannt, die mit dem "ius reformandi" und dem "ius emigrandi" zusammenhängenden Paragraphen gerieten in der Folge zu beständigen Reibepunkten zwischen dem "Corpus Evangelicorum" und dem Wiener Hof<sup>51</sup>.

ZAISBERGER (Salzburg 1981); WALKER, Der Salzburger Handel (wie Anm. 25); Angelika MARSCH, Die Salzburger Emigration in Bildern (Stuttgart <sup>2</sup>1979), dazu auch Achim Landwehr, Geschichte des Sagbaren. Einführung in die Historische Diskursanalyse (Historische Einführungen 8, Tübingen 2001) 175–196.

<sup>50</sup> Zum Kontext dieser Kindesentführungen Ute Küppers-Braun, "Kinder-Abpracticirung". Kinder zwischen den Konfessionen im 18. Jahrhundert. ZfG 49 (2001) 208–225, für Österreich 211f.; zu Exulantenkindern im Waisenhaus Ute Küppers-Braun, Erzieh- und Exulantenkinder im Regensburger Waisenhaus für die "Armen Kinder" 1725–1779. Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg 144 (2004) 173–193, hier 186–191.

51 Peter Putzer, Konfessionsrechtliche Aspekte der Salzburger Protestantenvertreibung 1731/32, in: Zaisberger, Reformation – Emigration (wie Anm. 47) 85–90; ders., Das Wesen des Rechtsbruchs von 1731/32 oder: Zweihundertfünfzig Jahre und ein Jahr danach. MGSL 122 (1982) 295–320, bes. 303–320. Zum Augsburger Religionsfrieden siehe Martin Heckel, Der Augsburger Religionsfriede. Sein Sinnwandel vom provisorischen Notstands-Instrument zum sakrosankten Reichsfundamentalgesetz religiöser Freiheit und Gleichheit. Juristen Zeitung 60 (2005) 961–1016.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. dazu den gezielten Einsatz der Soldaten als "gestiefelte Missionare" ("Dragonnaden") in Frankreich nach der Aufhebung des Ediktes von Nantes: Anna Bernard, Die Revokation des Ediktes von Nantes und die Protestanten in Südostfrankreich 1685–1730 (Pariser Historische Studien 59, München 2003) 67, zum Einsatz von Missionaren S. 68 und zur Wegnahme der Kinder S. 96. Mit einem Überblick Bernard Dompnier, Frankreich, in: Das Zeitalter der Vernunft (1620/30–1750), hg. von Marc Venard (Die Geschichte des Christentums, Religion – Politik – Kultur 9, Freiburg 1998) 127–142.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Zum folgenden den Überblick bei Steiner, Transmigration (wie Anm. 13) 102-118.

Die angrenzenden österreichischen Erblande wurden ebenso wie Bayern<sup>52</sup> von dieser "Bekenntnisbewegung" der Salzburger Protestanten stark erfasst. Briefe informierten die angrenzenden Gebiete von der Stimmung in Salzburg: es gechet Niemandt in Kein Kürchen, Und gechen die leüth in heüssern zu somen, lössen, Singen, Und Betten, Es wierdt zwar Undter der gemain in einer Wochen iezt mehr gebettet, als vorhero in ain monath<sup>53</sup>. Die heimliche Emigration aus den Erblanden nahm zu, eine verstärkte Entsendung von "Emissären"<sup>54</sup> des "Corpus Evangelicorum" schien für die weltliche Obrigkeit spürbar, gleichzeitig nahm der gegenreformatorische Druck der Obrigkeit, auch durch Entsendung von Missionaren, zu. So wurde nach einem kaiserlichen Patent vom 12. August 1733 kein Bauer mehr ohne Religionszeugnis des katholischen Pfarrers zum Grundbesitz zugelassen, die Grundherrschaften durften zudem keine selbständige Judikatur "in puncto Haeresos" mehr ausüben. Eine zentrale Vermögensabwicklung von Emigranten sollte deren Rückkehr verhindern<sup>55</sup>. Geistliche mussten insgesamt mit Sanftmut, vor allem bei Buchkonfiskationen, gegen die Protestanten vorgehen, um Gegenreaktionen zu vermeiden. Das Los der Emigranten sollte zudem im Sinne von Gegenpropaganda in trüben Farben geschildert werden: Die Emigranten mussten in der Fremde, so die obrigkeitliche Vorgabe, nebst dem mitgebrachten Gut / Weib und Kindern / ihr Leib und Leben im Hunger und Kummer verliehren. Verdächtige, vor allem Prediger und Schulmeister, konnten ohne Gerichtsverfahren zur Miliz gestellt werden<sup>56</sup>. Religiöse Dissidenten wurden damit in Straftäter "umkodiert", man ging meist exemplarisch vor, indem die Obrigkeit aus der Menge der mehr oder minder deutlich Bekennenden Rädelsführer auswählte und diese exemplarisch strafrechtlich belangte. Doch gerade die obrigkeitliche Suche nach Geheimprotestanten führte zu einem Prozess der Selbstvergewisserung der Protestanten. Der Salzamtmann Ferdinand Friedrich Graf von Seeau forderte die Bewohner des Salzkammergutes 1733 etwa in Reaktion auf heimliche Emigration auf, nicht länger mit dem munde [zu] heucheln und versprach - voreilig und ohne Rückendeckung des Wiener Hofes - Ende Juni 1733 allen offen Deklarierenden freie Emigration. Binnen weniger Tage ließen sich daraufhin 249 Personen bei der Herrschaft als lutherisch einschreiben<sup>57</sup>. Die behördliche Antwort auf den zunehmend wahrnehmbaren Protestantismus war die zwangsweise Transmigration der standhaften Protestanten nach Ungarn und Siebenbürgen. Zwei Zentren der Transmigration lassen sich ausmachen: Zwischen 1734 und 1737 wurden aufgrund der Arbeit der Reformationskommissionen und der von den Missionaren erstellten Listen in sieben Transporten 624 Personen aus

53 Steiner, Transmigration (wie Anm. 13) 122f.

56 Ab 1737 wurden glaubensverdächtige Männer unter die Miliz gesteckt: Brunner, Der Geheim-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Zur Berchtesgadener Emigration siehe Peter G. TROPPER, Emigriert – Missioniert – Deportiert. Protestanten und Geheimprotestantismus in Österreich und Salzburg zwischen Gegenreformation und Toleranz. Rottenburger Jb. für Kirchengeschichte 13 (1994) 179–189, hier 181f.

<sup>54</sup> Als Beispiele Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 315, 344; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie

Anm. 13) 73f.

55 Paul Dedic, Der Geheimprotestantismus in Kärnten während der Regierung Karls VI. (1711–
1740) (Archiv für vaterländische Geschichte und Topographie 26, Klagenfurt 1940) 180–182; Hans von Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung in Inner-Österreich im 18. Jahrhundert. AÖG 53 (1875) 460–546, hier 482–490; Steiner, Transmigration (wie Anm. 13) 153–155.

protestantismus (wie Anm. 14) 75.

57 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 319f.; Carl Schraml, Das oberösterreichische Salinenwesen vom Beginne des 16. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts (Studien zur Geschichte des österreichischen Salinenwesens 1, Wien 1932) 474-479.

dem Salzkammergut und zwischen 1734 und 1736 180 Personen aus Kärnten ausgewiesen<sup>58</sup>. Das obrigkeitliche Repressionssystem ließ sich diffizil steigern: Die Teilnahme an alltäglichen Frömmigkeitsformen (Bruderschaften, Prozessionen, Beichte, Kommunion) ließ sich über das Druckmittel der Zwangsrekrutierung<sup>59</sup> – eine beliebte Form des Eskapismus bei sozial problematischen Personen – oder der Transmigration erzwingen. Vielfach flohen Angehörige der Transmigrierten heimlich ins Reich, um Sanktionen zu entgehen. Vor allem in den Grundherrschaften des Landes ob der Enns verursachte diese heimliche Emigration einen beträchtlichen Schwund an Personen. Der Lambacher Hofrichter erhöhte deshalb den Druck auf Glaubensverdächtige zusätzlich, indem er bey denen gehaltenen öffent(lichen) paanthättingen, auch anderen occasionen, dem paurs volckh durch allegirung frischer und ihnen selbst schon vorhin bekant gewesten exemplen, das sehr schlechte unterkomen deren, durch allerley falsche verhaissungen ins reich hinaus gelockhten flüchtlingen zu ihrn genuegsamben begriff vorgestellet. Der Hofrichter wollte mit seiner tendenziösen Berichterstattung bewirkt haben, dass hiesige unterthannen ins Sibenbürgen translociret zu werden selbst begehret und solche translocation der emigration ins reich vorgezogen haben60.

### Die Doblhoff-Kommission aus dem Jahr 1752

Die Österreichischen Erbfolgekriege der 1740er Jahre und die damit verbundene Anspannung der Habsburgermonarchie in administrativer und finanzieller Hinsicht brachten nach der aufsehenerregenden Ausweisung der Salzburger Protestanten 1731/1732 für einige wenige Jahre eine Entspannung in der Causa Geheimprotestantismus. Bereits ab den beginnenden 1750er Jahren wurden erneut umfangreiche Erhebungen

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> BUCHINGER, Landler (wie Anm. 18) 91–120 (Salzkammergut), 121–147 (Kärnten); als Überblick Ernst Nowotny, Die Transmigration ober- und innerösterreichischer Protestanten nach Siebenbürgen im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Geschichte der "Landler" (Schriften des Instituts für Grenz- und Auslandsdeutschtum an der Universität Marburg H. 8, Jena 1931); siehe den Quellenüberblick bei Liliana Popa, Urkunden im Hermannstädter Staatsarchiv zur Transmigration österreichischer Protestanten nach Siebenbürgen 1733–1737, in: Die Siebenbürgischen Landler. Eine Spurensicherung, hg. von Martin Bottesch-Franz Grieshofer-Wilfried Schabus, Bd. 1 (Wien 2002) 81–98; als Überblick zur Deportation unter Maria Theresia noch immer Konrad Schünemann, Österreichs Bevölkerungspolitik unter Maria Theresia (Veröffentlichungen des Instituts zur Erforschung des deutschen Volkstums im Süden und Südosten in München 6, Berlin 1935); für Kärnten siehe jetzt vor allem Steiner, Transmigration (wie Anm. 13). Ein Überblick zu Kärnten bei Christine Tropper, Geheime Evangelische im Lande, in: Das Christentum in Kärnten. Von der Gegenreformation bis zum Josephinismus, hg. von Karl Heinz Frankl-Peter G. und Christine Tropper (Kehl 2004) 32–37.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Stefan Kroll, Kursächsisches Militär und ländliche Randgruppen im 18. Jahrhundert, in: Militär und ländliche Gesellschaft in der frühen Neuzeit, hg. von DEMS.–Kersten Krüger (Herrschaft und soziale Systeme in der Frühen Neuzeit 1, Münster 2000) 275–296; Martin Scheutz, Alltag und Kriminalität. Disziplinierungsversuche im steirisch-österreichischen Grenzgebiet (MIÖG Ergbd. 38, Wien 2001) 315–347.

GO Oberösterreichisches Landesarchiv, Linz [OÖLA], Archiv der Landeshauptmannschaft [AdLH], Schachtel 66, Religionsakten 1755, Bericht des Lambacher Hofrichters Franz Xaver Gapp (Hofrichter ca. 1742 bis 1786), November 1755, fol. 64'. Tantner-Hochedlinger, Berichte (wie Anm. 15) 89 für 1771: Aus der Pfarrey Bennewang und Pachmaning sind in vorigen Jahren über 400 Seelen emigriret. Siehe zu Lambach Jakob Wührer, Kindsmörderinnen vor dem Landgericht Lambach. Sechs Frauen zwischen sozialer Wirklichkeit und normativem Anspruch von Obrigkeit und sozialem Umfeld in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts (Diplomarbeit Wien 2005) 68 (Amtszeit Gapp).

über den Zustand des Religionswesens in den einzelnen österreichischen Erblanden angestellt<sup>61</sup>. Priester wurden beispielsweise zu übergeordneten Stellen zitiert, um Bericht über den Zustand des Religionswesens in ihren jeweiligen Religionssprengeln zu geben<sup>62</sup>. Als Ursache für das plötzliche, gehäufte Auftreten von Protestanten klagten obrigkeitliche Berichte über die Langmut und gleichgültigkeit, mit welcher von der geistlichen obrigkeit [...] seit 100 Jahren disem übel immer zugesehen, und zu ausrottung des Unkrauts niemahls eine ernsthaffte Hand ausgestrecket worden [...], worzu noch kommet, dass wegen des hohen gebürgs, wegen entfernung deren Gottshäuser, und wegen geringer anzahl tüchtiger, und dem Werk gewachsener Priester, die wenigste Jugend der Christen-Lehr beygewohnet, und das erwachsene Volck, anstatt des weiten Kirchenganges, sich auf das Bücher Lesen mit Begierde verleget habe<sup>63</sup>. Mehrere von den Behörden als Religions Aufruhr klassifizierte Vorfälle wurden aktenkundig, etwa das im Jänner 1752 im Vikariat Laakirchen erfolgte Begräbnis einer offen bekennenden Protestantin, der eine Bestattung am Friedhof vom katholischen Geistlichen versagt blieb. Die zahlreich erschienene Trauergemeinde sang trotz des Verbotes evangelische Kirchenlieder und betete demonstrativ aus den mitgebrachten evangelischen Büchern, als sie die Frau wenige Schritte von ihrem Wohnort in ungeweihter Erde zu Grabe trugen<sup>64</sup>. Diese vom Landgerichtsdiener aufgezeichneten und sowohl bei der Landesregierung als auch von den Protestanten beim Regensburger "Corpus Evangelicorum" gemeldeten Vorgänge brachten eine mit obrigkeitlicher Strenge durchgeführte landesfürstliche Untersuchung ins Rollen<sup>65</sup>. Eine "Kumulativ"-Kommission - aus Vertretern der Landesregierung und des Passauer Bischofs bestehend - unter der Leitung von Karl Hieronymus Holler Edler von Doblhoff (gest. 1767)<sup>66</sup> sollte im März und April 1752 im Auftrag von Maria Theresia die Verhältnisse, beginnend im heutigen Oberösterreich, erheben. Pfarrer und Kapläne berief man ebenso wie weltliche Beamte aus den Grundherrschaften an zentrale Orte (Wels, Lambach, Vöcklabruck, Gmunden) und befragte sie über Protestanten in ihrer Pfarre beziehungsweise ihrer Grundherrschaft, weiters ob Agitatoren darunter wären, ob die Christenlehre unter den Kindern und Jugendlichen gehalten werde, wie weit die Pfarrmitglieder von der Kirche entfernt wohnten und generell woher dieses religionsybel sich vermuthlich geeusseret<sup>67</sup>. Als Missstände traten dabei vor allem die oberflächliche Abhaltung der Christenlehre, der ungenügende Ausbildungsstand der Geistlichen, die pädagogisch ungenügend vermittelten Predigten am Sonntag und die unzureichend (aus-)gebildeten Schulmeister hervor. Die von Doblhoff geleitete Kommission zog weiter in die Steiermark<sup>68</sup> und ge-

64 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 409–411.

65 ZWIEDINECK-SÜDENHORST, Geschichte (wie Anm. 55) 491; Nowotny, Transmigration (wie Anm. 58) 38, spricht von einer Zäsur 1752.

<sup>66</sup> Zwischen 1720 und 1732 als NÖ. Regimentsrat nachweisbar, siehe Albert Starzer, Beiträge zur Geschichte der Niederösterreichischen Statthalterei. Die Landeschefs und Räthe dieser Behörde von 1501 bis 1896 (Wien 1897) 453; Wurzbach 3 (1858) 329; Siebmacher, Niederösterreich 1 (Nürnberg 1909) 199f.

Zitiert nach Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 414.
 Paul Dedic, Die Bekämpfung und Vertreibung der Protestanten aus den Pfarren Pürgg und Irdning im steirischen Ennstal, in: Buch der Deutschen Forschungen in Ungarn, hg. von Franz Basch (Budapest 1940) 25–194, hier 76–80, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Zur Diskussion des "Corpus Evangelicorum" mit dem Erzbischof Max Gandolph (etwa auch um die Einreise der vertriebenen Deferegger) MADRUTTER, Deferegger (wie Anm. 33) 76–94.

TROPPER, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 67.
 ZWIEDINECK-SÜDENHORST, Geschichte (wie Anm. 55) 523: Ueber die Relation des Hof Raths und Landesfürstl. Comissarii von Doblhoff das Religions-Weesen in dem Herzogthum Kärnthen betr.

langte im Juli 1752 nach Kärnten, um dort sowohl auf höchster Ebene, etwa durch Befragung des Bischofs von Gurk, als auch auf Ebene der Lokalbehörden und der Untertanen den Ist-Zustand möglichst umfassend zu erheben<sup>69</sup>. Die protestantischen *Aufwigler*, die "Köpfe" der Aufstandsbewegung, sollten gemäß der Instruktion für die Doblhoffsche Kommission nach Ungarn verschickt werden, für die übrigen vom Geheimprotestantismus betroffenen Gebiete sah man den verstärkten Einsatz von Missionaren vor.

Am Endpunkt dieser Kommission stand 1752 die Publikation eines für die österreichischen Erblande<sup>70</sup> grundlegenden, in neun Punkte gegliederten Religionspatents – später im Staatsrat auch 1767 als conversionswerk angesprochen<sup>71</sup> – zur Bekämpfung der Irr Lehre. Man unterschied dabei zwischen den "Mitläufern" und den härter zu behandelnden, bewussten Agitatoren. Gelehrte und eifrige Missionare, die aus der von Klöstern und Pfarren unzureichend dotierten "Religionskasse" bezahlt wurden<sup>72</sup>, sollten neben den Pfarrern "das Unkraut nach und nach mit Liebe und Sanftmut" ausrotten, wofür eigene Organisationseinheiten geschaffen wurden: Das vom Protestantismus "befallene" Gebiet im heutigen Oberösterreich wurde in vier Distrikte eingeteilt, die je einem weltlichen Religions-Distriktkommissar und einem geistlichen Missionsdirektor unterstanden. In Oberösterreich wurden Eferding, Kremsmünster, Lambach und Puchheim Sitze von Distriktkommissaren, wobei in jedem Distrikt einzelne Missionsstationen (in Lambach etwa gab es 1752 11 Missionsstationen) etabliert, neue Filialkirchen gegründet und Vikariate eingerichtet wurden, um das weitmaschige Pfarrnetz enger zu knüpfen<sup>73</sup>. In der Steiermark richtete man 1752 zwei Distrikte mit 15, teils von Ordensleuten (Benediktiner, Jesuiten, Kapuziner, Serviten etc.) und teils von Weltgeistlichen be-

<sup>69</sup> Siehe die Ergebnisse Doblhoffs für Kärnten bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte (wie Anm. 55) 521–526.

Johann Gotzlirsch, Der Staatsrat Maria Theresias und die Frage der Toleranz den Protestanten gegenüber (Diss. Wien 1925) 24.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Zu diesem Patent Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 74–85; Buchinger, Landler (wie Anm. 18) 151–156; Kurt Galter, Die staatsrechtliche Lage der Protestanten in der Steiermark unter Maria Theresia (Diss. Graz 1952) 50f.; Georg Loesche, Aus der Endzeit des Geheimprotestantismus in Innerösterreich. ZHVSt 18 (1923) 125f.; Inge Gampl, Staat – Kirche – Individuum in der Rechtsgeschichte Österreichs zwischen Reformation und Revolution (Wiener rechtsgeschichtliche Arbeiten 15, Wien u. a. 1984) 56–58. Publikationsdaten der inhaltlich teilweise unterschiedlich textierten Patente: im Land ob der Enns am 12. Juni, für die Steiermark am 31. August [das hier in der Folge verwendete Exemplar in: DAG, Religionsberichte 1751–1753] und für Kärnten am 18. Oktober 1752. Der Codex Austriacus Bd. V (Wien 1777) 652–658 (Wien, 1752 Juni 12) bietet die Fassung für das Land ob der Enns.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Zur Einrichtung der "Religionskasse" im Land ob der Enns 1733 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 329; zur "Religionskasse" in der Steiermark Galter, Lage (wie Anm. 70) 26. Zu den zunehmenden Finanzierungsschwierigkeiten der Mission, die ab 1753 zu intensiven Überlegungen über einen "Religionsfonds" im Kreis um Maria Theresia und zu Geheimverhandlungen mit dem Papst führten, Rudolf Reinhardt, Zur Kirchenreform in Österreich unter Maria Theresia. ZKG 77 (1966) 105–119, hier 110–118.

<sup>118.

73</sup> Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 417–421. Allgemein zu den Missionen Ernst Tomek, Kirchengeschichte Österreichs, Teil 3: Das Zeitalter der Aufklärung und des Absolutismus (Wien 1959) 303–310, 321–328; Steiner, Transmigration (wie Anm. 13) 75–78, 94–97, 212f.; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13). Zur zeitgenössischen Kritik am ausgedehnten Pfarrnetz Hochedlinger-Tantner, Einleitung (wie Anm. 15) LXV. Siehe auch 28 (für die Steiermark): Nicht nur durch den Winter, sondern manchmal auch jahrweis kommt ein und anderer Bauer nicht in die Kirche, weil solche zu weit entlegen ist, und es hat sich an einigen Orten ergeben, daß die Verhäuratete ihre ehelig und unehelige Kinder ohne mindestem Scheu gemeinschaftlich bey sich erziehen [...].

triebenen Missionsstationen ein<sup>74</sup>. In Kärnten wurden unter dem in Klagenfurt tagenden "Konzess" ab Oktober 1752 zuerst 26 Missionsstationen in fünf übergeordneten Distrikten (später insgesamt 37 Missionsstationen) eingerichtet, in denen über 40 teils aus Ordensleuten, teils aus Weltpriestern bestehende Missionare tätig waren<sup>75</sup>. Die weltlichen Religionskommissare waren für das "bracchium saeculare" in ihrem Missionsbezirk zuständig. Sie leiteten und organisierten die Untersuchung gegen die Protestanten und besaßen in allen Religionsangelegenheiten volle Weisungsbefugnis gegenüber den Grundherrschaften. So konnten die Religionskommissare sowohl Amtsleute als auch Untertanen ohne Rücksprache mit deren Grundherrschaften zum Verhör bestellen. Die Missionare mussten zweimal im Monat schriftliche Berichte an den jeweils zuständigen Missionssuperior (einen Abt oder einen Pfarrer) erstatten<sup>76</sup>, der die Berichte dann in gekürzter Form an die in der jeweiligen Landeshauptstadt tagende Oberbehörde, den "Religionskonzess" ("concessus mixtus") – eine gleichermaßen sowohl aus landesfürstlichen wie auch bischöflichen Beamten bestehende Kommission - weiterleiten musste<sup>77</sup>. Neu in die Grundherrschaft eintretende Untertanen, etwa im Zuge von Hochzeiten, durften nur mehr gegen ein Religionszeugnis des Pfarrers aufgenommen werden. Die Untertanen in den Grundherrschaften mussten binnen vier Wochen alle in ihrem Besitz befindlichen beziehungsweise in weiterer Folge gekauften "geistlichen Bücher" dem Pfarrer zur Begutachtung vorweisen. Verdächtige Bücher sollten konfisziert und zum "Religionskonzess" eingeschickt werden. Wurde nach der vierwöchigen Frist noch ein verdächtiges Buch gefunden, so musste der Besitzer für jedes Buch neun Gulden Strafe erlegen (wobei fünf Gulden dem Herrschaftsverwalter und vier Gulden dem Denunzianten zusielen)78. Die Beamten sollten zudem besonders auf jene Leuthe, so die verbottene Bücher einschleppen, und auf die Abhaltung von uncatholischen Andachts-Versammlungen und Konventikeln achten. Außerdem waren alle Untertanen nachdrücklich aufgefordert, ihre Kinder entweder zum jeweiligen Schulmeister oder zur Christlichen Lehre in die nächst gelegene GOttes-Häuser ohnausbleiblich zu schicken, worüber der Pfarrer Jahr für Jahr eine Bescheinigung auszustellen hatte. Die Auswahl der grundherrschaftlichen Beamten sollte mit großer Sorgfalt erfolgen, damit keine Amtleute angestellt werden, welche selbsten der Irr-Lehre ergeben waren / mithin das eingeschlichene Übel vielmehr verhelet / als entdecket. Zudem sollten Gespräche über Religionsangelegenheiten in Gaststuben oder auf öffentlichen Plätzen unterbunden werden. Die als verlän-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> ZWIEDINECK-SÜDENHORST, Geschichte (wie Anm. 55) 496: Missionsstationen gab es in: Liezen, Wald am Schoberpaß, Wörschach, Tauplitz, Sölk, Ramsau/Schladming, Pichl, Altaussee, Predlitz, Hohentauern, Bretstein, Donnersbach, Niederhofen, Pusterwald, Schönberg bei Oberwölz, Oberlassnitz, Wegschaid bei Mariazell, siehe Karl Klamminger, Errichtung von Seelsorgestellen in der Steiermark von 1741 bis 1760, in: Festschrift Otto Lamprecht (ZHVSt Sonderbd. 16, Graz 1968) 124–137.

<sup>75</sup> Peter Tropper, Von der katholischen Erneuerung bis zur Säkularisation 1648 bis 1815, in: Geschichte des Christentums in Österreich von der Spätantike bis zur Gegenwart, hg. von Rudolf Leeb-Maximilian Liebmann-Georg Scheibelreiter-Peter G. Tropper (Wien 2003) 292–294; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 98–218.

<sup>76</sup> Über die Tätigkeit der Missionssuperiore ist bislang wenig bekannt. In den "Klostergeschichten" wird diese "Nebentätigkeit" der Äbte meist lediglich kurz erwähnt: Jakob Wichner, Geschichte des Benediktiner-Stiftes Admont vom Jahre 1466 bis auf die neueste Zeit (Graz 1880) 366.

Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 420.
 Im Gegensatz zum steirischen Exemplar verfügte man in Kärnten eine Drittelung: Ein Drittel erhielt der weltliche Kommissar, ein Drittel das Gerichtspersonal und ein Drittel der Denunziant: Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 78.

gerte Arme der Obrigkeit eingesetzten Wirte<sup>79</sup> sollten nicht erlauben, daß in ihren Wirths- und Schänck-Stuben von dergleichen Dingen geredet / oder darüber Wort gewechslet werden / wie im widrigen Fall der jene Unterthan / so sich in dergleichen Gespräch eingelassen / eine Straff von einem Gulden / jener Wirth aber / so solches in seinem Gast-Haus gelitten / und nicht ohngesaumt der Obrigkeit angezeiget hätte / das quadruplum, folgbar vier Gulden zu erlegen gehalten. In Kontext dazu stand die Einschränkung der nächtlichen Tänze, die aus obrigkeitlicher Sicht zu Unruhe unter der Bevölkerung führten. Verstarb ein Bauer, so sollten einer in Glaubenssachen verdächtigen Witwe unter keinen Umständen die Kinder überlassen werden, sondern vielmehr an ein- oder andere von ihrer Freundschaft entfernete ohnverdächtige Oerter zu hüten / und eines ohntadelhaften Wandels belobten Leuthen in die Erziehung gegeben werden. Abschließend wird noch der Punkt genannt, den die Regierungsbehörden für die eigentliche Ursache allen Übels hielten: die verbottene uncatholische Bücher grössern Theils durch muthwillige Landstreiffer / und höchst gefährliche Emissarien eingeschleppet / andurch aber das Gift in alle Theil des Landes gestissentlich ausgestreuet wird / also ist auch dieser Quelle des Ubels mit allem Ernst / und standhaft entgegen zu tretten. Die zentralen Momente dieses Patents waren einerseits stärkere Überwachung und Bestrafung für abweichendes Verhalten in Religionsangelegenheiten, zum anderen die staatliche Einführung des Missionswesens zur Bekehrung der Abgefallenen.

Die ab 1752 eingesetzten Missionare als zentrale Figuren bei der Eindämmung der "Seuche"

Die in den kryptoprotestantischen Gebieten seit 1733 verstärkt eingesetzten Seelsorger<sup>80</sup> waren neben dem dort einquartierten Militär<sup>81</sup> zu gezielt platzierten – und damit in ihrer Wirkungsweise als Seelsorger desavouiert – Spitzeln des Staates in Religionsangelegenheiten geworden. Das "von staatskirchlicher Seite verordnete Denunziantentum"<sup>82</sup> wies den Missionaren eine zentrale Rolle im Kampf um die Seelen der Untertanen zu, weil der Landesfürst keine Emigration verstatten [wolle], wordurch die Seel samt dem Untertan verloren gehet<sup>83</sup>. Ähnlich wie die Marter am Hochgericht im 18. Jahrhundert allmählich vom Gefängnis, die Körperstrafe von einer Strafe ablöst wurde, genügte es der Obrigkeit nicht mehr nur "Scheinkatholiken" in den Kirchenbänken vorzufinden, sondern man suchte die "tieferen" Motive der Untertanen, der "Seelen", sowohl kennen zu lernen als auch zu "kurieren"<sup>84</sup>. Die "äußere" sollte durch die "innere Konversion" er-

<sup>80</sup> TROPPER, Emigriert (wie Anm. 52) 183.

<sup>82</sup> Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 220; Pörtner, Die Kunst des Lügens (wie Anm. 8) 405f.

<sup>83</sup> Zitiert nach Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 222.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Martin Scheutz, "hab ich's im wirtshaus da und dort gehört [...]". Gaststätten als multifunktionale öffentliche Orte im 18. Jahrhundert. *Jb. der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts* 18/19 (2004) 169–203, hier 179–187.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> So verlegte man etwa 1752 ins Ennstal Soldaten: Karl Amon, Barockkatholizismus, in: Kirchengeschichte der Steiermark, hg. von DEMS.—Maximilian LIEBMANN (Graz 1993) 175–219, hier: 214; für Kärnten Steiner, Transmigration (wie Anm. 13) 198–206.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Siehe Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses (Frankfurt am Main <sup>7</sup>1987) 25: "Wenn sich das Strafsystem in seinen strengsten Formen nicht mehr an den Körper wendet, worauf richtet es dann seinen Zugriff? Die Antwort der Theoretiker – jener, die um 1760 eine bis heute nicht abgeschlossene Periode eröffnen – ist einfach, fast banal. [...] Da es nicht mehr der Kör-

setzt werden<sup>85</sup>. Die in 19 Punkte gegliederten, staatlich veranlassten "Principia generalia"86 für die mit großen Befugnissen ausgestatteten Missionare stellen dies eindringlich vor Augen. Um das Fortwuchern des "Unkrauts" zu verhindern, sollten die Missionare ohne Zeit-Verlust alle geist- und weltliche Hülfsmittel ergreifen. Die obrigkeitlichen Maximen für die Missionare inkludierten auch die Vermeidung von Unruhe unter den Untertanen: ist denen erklärten Lutheranern Zeit und Raum zu gönnen, damit sie von denen Missionariis erleuchtet werden und ihren Irrtum erkennen mögen. Nur allein ist mit Schärfe darauf zu halten, damit sie keinen Mutwill treiben, die Geistlichkeit nicht verachten, noch auch sich bestreben, ihre Kinder und Dienst-Genossen oder auch andere auf gleichen Irrweg zu verleiten<sup>87</sup>. Aufwiegler, Emissäre oder lutherische Bücherträger sollten nach Angaben der Missionare sogleich von den Gerichten verhaftet und eindringlich verhört werden, die Gerichtsakten waren dem Religionskonzess zu übermitteln. Untertanen, welche nicht nur auf ihren Irrglauben halsstärrig verbleiben, keine geistliche Instruction annehmen und dahero der ganzen umliegenden Gegend zur Ärgernus seind, mussten erst beim Religionskonzess, dann bei Hof angezeigt werden und schließlich nach Ungarn transmigriert werden. Vor allem die als wichtig erachtete Jugend sollte von guten Schulmeistern sowie von den geschulten Missionaren gründlich unterrichtet werden, zudem hatten die Missionare auch eine Art Aufsichts- und Kontrollfunktion über die Pfarrer. Den des Protestantismus verdächtigten Witwen sollten die Kinder "ob periculum perversionis" abgenommen und von gut katholischen Leuten erzogen werden. Ist in allen Ländern, wo die Religions-Seuche eingerissen, eine höchst erwünschliche Sache, daß man eigene Conversions-Häuser errichte, und darinnen solche Personen unterweise, von welchen ohne derlei totaler Separation und anhaltenden mühesamen Fleiß einiger Seelen-Frucht nicht wohl anzuhoffen stehet; in Sonderheit aber ist es vor die erwachsene Kinder nötig, welche von der verkehrten Glaubens-Lehr allschon eingenommen und in dem Haus ihrer uncatholischen Elteren darvon nicht wohl abzubringen seind 88. Außerdem sollten die Missionare im Tausch für die konfiszierten protestantischen Andachtsbücher gut catholische Bücher<sup>89</sup> verteilen, für die ein eigener Religionsfonds, der auch für die Erziehung und Ernährung der den Protestanten abgenommenen Kinder aufkommen sollte, geschaffen wurde. Die Missionare waren neben den weltlichen Religionskommissaren für die Überwachung aller landesfürstlichen Gebote und Verbote zuständig, sie mussten nicht nur nach protestantischen

per ist, ist es die Seele". Zur Mikrophysik der Macht als Genealogie der modernen Seele Philipp Sarasin, Michel Foucault zur Einführung (Hamburg 2005) 129–134.

<sup>87</sup> Zitiert nach ebd. 223f.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Die "äußere" Konversion stellt "einen formalen Wechsel, der durch die eigene Lebenssicherung bei religionspolitischem Druck, zur Erlangung eines konfessionell gebundenen Arbeitsplatzes oder bei Nutzung sozialer Einrichtungen, die sich in der Trägerschaft von Religionsgemeinschaften befinden, motiviert sein kann", dar. Die "innere" Konversion "bezeichnet einen durch persönliche Überzeugung bewirkten Wechsel und geht einher mit der Anerkennung und Annahme der Lehrinhalte und der religiösen Praxis der neu gewählten Religionsgemeinschaft sowie deren postuliertem Heilsweg und ihrem Bekenntnis": Daniela Weber, Konversion, in: Metzler Lexikon Religion. Gegenwart – Alltag – Medien, hg. von Christoph Auffarth–Jutta Bernard–Hubert Mohr, Bd. 2 (Stuttgart–Weimar 1999) 230–232, hier

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Erstdruck bei Friedrich Koch, J. Baumgartners Lutheranisierung der Gemeinde Gnesau. *JbGPÖ* 9 (1888) 74–78; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 222–226.

Zitiert nach ebd. 225; mit ähnlicher Tendenz Dedic, Die Bekämpfung (wie Anm. 68) 112.
 OÖLA, AdLH, Schuber 66, Religionsakten 1755, fol. 134<sup>t</sup>: Umfrage unter den Missionaren im Land ob der Enns wegen eines beständigen verlaags geistlicher, dem gemeinen man nuzlicher bücher.

Büchern suchen, den Bauern katholische Schriften anbieten, sondern auch die Übertretungen der kirchlichen Verbote zur Bestrafung weitermelden und die Verhaftung der als Schreckgespenst aufscheinenden "Emissäre" und "Verführer" veranlassen<sup>90</sup>. Visitationen in den Bauernhäusern folgten. Nach einer Erhebungsphase bezüglich der "Irrgläubigen" durch Priester, Missionare und weltliche Religionskommissare 1752 förderten die Hausdurchsuchungen schon bald eine Menge an protestantischer Andachts- und Bekehrungsliteratur zu Tage, die wiederum Verhöre mit den Buchbesitzern nach sich zogen und zu weiteren Denunziationen führten. Die hohen, auf Buchbesitz gelegten Strafen verursachten große wirtschaftliche Schäden unter den Bauern und Dienstboten.

Den weltlichen Grundherrschaften stand, geleitet von den ausführlichen Berichten der Missionare, bei der "Behandlung" der Protestanten ein differenziertes Strafmaß zur Verfügung: die öffentliche Ausstellung am Pranger mit Schandwerkzeugen, weiters als Steigerung Geld- und Leibstrafen, sodann die Einweisung in Konversions- und Zuchthäuser und im schlimmsten Fall die zwischen 1752 und 1756 wieder aufgenommenen und mit großer Härte durchgeführten Transmigrationen nach Siebenbürgen, die mit dem Beginn des Siebenjährigen Krieges ein vorläufiges Ende fanden<sup>91</sup>. Die neu gegründete, etwa in Graz ansässige Religionshofkommission hatte vor allem die Aufgabe, die Verwaltung und Verrechnung des Transmigrationsvermögens vorzunehmen.

Neben der ungenügenden Dotierung des Missionswesens war vor allem der "richtige" methodische Zugang zu den verstockten Untertanen unter den geistlichen wie weltlichen Obrigkeiten wie auch unter den Missionaren selbst umstritten. Vertraten einzelne Obrigkeiten Milde als Grundprinzip, so wandte der durch lange Jahre im Salzkammergut tätige Jesuitenmissionar Querck auch Härte an: wol mus man nicht [...] mit prüglen darein werfen, wan man will Vögel fangen, vnd mus auch mit disen sonst groben leuten ein manier vnd höfflichkeit brauchen. Doch ohne ernst vnd schärffe keine hoffnung sey einer gründlichen Verbesserung<sup>92</sup>. Weltliche wie geistliche Obrigkeiten und zunehmend auch frustrierte, vor Ort eingesetzte Missionare forderten angesichts der mühsamen Bekehrungsarbeit Härte im Umgang mit den Geheimprotestanten ein<sup>93</sup>. Im Zuge der Doblhoffkommission waren in der Steiermark, in Kärnten und im Land ob der Enns insgesamt 72 feste Missionsstationen errichtet worden (siehe Abb. 1-3)94. Diese von Welt-

<sup>90</sup> GALTER, Lage (wie Anm. 70) 71; MOSER, Schicksale (wie Anm. 21) 152-155. Siehe auch die Nachrichten über strafrechtliche Delikte (wie Zauberei) bei Regina PÖRTNER, "De crimine magiae". Das Verbrechen der Zauberei im theresianischen Strafrecht nach Akten des Diözesanarchivs Graz. ZHVSt 94 (2004) 149-159.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Zu den Transmigrationen aus der Steiermark, aus Oberösterreich und Kärnten Buchinger, Landler (wie Anm. 18) 148-319; TROPPER, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 62f. Zur letzten Transmigrationswelle aus Stadl (bei Murau) zwischen 1773–1776 KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 132-260.

92 Wetss, Lamberg (wie Anm. 9) 299.

<sup>93</sup> DAG, Religionsberichte 1751–1753, Brief von Joseph Ant. Häning, verordneter Kommissar, aus Irdning 5. Februar 1752: dan so baldt die emigration von ihro allerhöchsten maestätt zugestanden, der tag bestimmet, die anstallten gemachten worden, waren gleich etliche, die unterwisen zu werden und die glaubens bekantnuß abzulegen sich angetragen, da hingegen die emigration verschoben, seind die mehreste widerumb von der bekerung gänzlich still [...].

<sup>94</sup> Zu Salzburg (Missionsstation der Universität in Schwarzach) siehe Fritz Koller, Die Universität Salzburg und der Protestantismus, in: Zaisberger, Reformation - Emigration (wie Anm. 47) 136-144, bes. 141f. Zur Missionsgeschichte der Steiermark (vor allem für das 17. Jahrhundert) PÖRTNER, Counter-Reformation (wie Anm. 8) 181-222.

und Ordensgeistlichen besetzten "missiones stabiles" beziehungsweise die dauerhaft vor Ort stationierten und mit der Bekämpfung der Häretiker beschäftigten Missionare unterstanden nicht dem Pfarrer, sondern waren Teil einer eigenen Organisation und wurden auch gezielt zur Überwachung der lokalen Geistlichkeit eingesetzt. Sie wurden mit außerordentlichen Vollmachten ausgestattet und mit außerordentlichen Mitteln finanziert<sup>95</sup>. Die "missiones vagae", die Wandermissionare, dagegen erhielten kein festes Rayon zugewiesen. Im Jahr 1753 kam es zu einem unter Einschaltung der Zentralregierung ausgetragenen Methodenstreit, der verschiedene Formen der Wandermission betraf. Die italienische, wesentlich vom Jesuiten Paolo Segneri (1624-1694) entwickelte Missionsmethode fand ihren stark auf öffentliche Inszenierungen gerichteten Ausdruck vor allem in Predigten auf großen Plätzen, den öffentlichen Bußprozessionen, der Reliquienverehrung und in der Gründung von Bruderschaften<sup>96</sup>. Diese volkskirchliche Stilisierung implizierte neben den häufig barfüßig auftretenden und fastenden Missionaren vor allem Selbstgeißelung der Büßer, Tragen von Dornenkronen, Prozessionen und Beichten, effektvolle Beleuchtungen der Kirchen in der Nacht und Fackelzüge<sup>97</sup>. Während die Segnerische Methode stark auf Buße, Predigt und theatralische Inszenierungen ausgelegt war<sup>98</sup>, orientierte sich die wesentlich von Ignaz Parhamer (1715-1786) und Ignatius Hein/Hainn (geb. 1708) entwickelte "deutsche" katechetische Methode der Wandermission dagegen stärker an der Kinder- und Christenlehre<sup>99</sup>. Vor allem der Gründung von Christenlehrbruderschaften vor Ort kam hierbei eine bedeutende Funktion zu<sup>100</sup>. Bei der Kinderlehre wurden vor allem das "Ausfragen, Auswendiglernen, Aufsagen und immer neue Einüben des Gelernten" betont<sup>101</sup>. Vielfach wurde die "katechetische Mission" von Weltgeistlichen, den so genannten "Petrinern"102, versehen, die

<sup>95</sup> Am Beispiel des Landes ob der Enns August Leide, Die religiöse und seelsorgliche Situation zur Zeit Maria Theresias (1740–1780) im Gebiet des heutigen Österreich. Ostbaierische Grenzmarken 16 (1974) 162–178, bes. 170–174.

<sup>96</sup> Louis Châteller, The Religion of the Poor. Rural Missions in Europe and the Formation of Modern Catholicism, c. 1500 – c. 1800 (Cambridge 1997) 42–45; Bernard Dompnier, Die Fortdauer der katholischen Reform, in: Vernard, Das Zeitalter der Vernunft (wie Anm. 48) 309–333; mit zahlreichen Beispielen Bernhard Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge im 18. Jahrhundert IV/2 (München–Regensburg 1928) 190–259; Überblick bei Giancarlo Collet, Art. Mission. RGG 5 (2002) Sp. 1283–1286.

Leidl, Situation (wie Anm. 95) 173. Als später Nachweis siehe Wolfgang Häusler, "Die blutige Scene der Geißler- und Kreuzzieher-Rotten auf der Maria Taferl Wallfahrt und ihre schönen Früchten [!] im philosophischen Jahrhundert". Wallfahrtswesen und Brauchtum zwischen Josephinismus und Romantik. Das Waldviertel 42 (N. F. 31) (1982) 177–191, hier 180f. Zu Geißlerumzügen 1677: N. N., Die Geisslerumzüge in Waidhofen an der Thaja im XVII. Jahrh. Blätter für Landeskunde von Niederösterreich IX (1875) 36.

98 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 305-310.

<sup>99</sup> WILHELM, Querck (wie Anm. 44) 60–66; Leidl, Situation (wie Anm. 95) 174; Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 395–401; siehe die Beschreibung bei Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 209–214.

<sup>100</sup> Peter G. TROPPER, Die Berichte der Pastoralvisitationen des Görzer Erzbischofs Karl Michael von Attems in Kärnten von 1751 bis 1762 (FRA II/87, Wien 1993) XXXIXf.: Von insgesamt 80 Bruderschaften in den visitierten Pfarren waren 42 Christenlehr-Bruderschaften.

WEISS, Lamberg (wie Anm. 9) 424; AMON, Barockkatholizismus (wie Anm. 81) 218f.
 Zu den bis heute sichtbaren Relikten dieser Missionstätigkeit an den Kanzeln siehe Elfriede GRABNER, Das "Petrinerkreuz". Ein sichtbares Zeichen kirchlicher Missionierung als Ausdruck gegenreformatorischer Glaubensmanifestation im Ostalpenraum. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 56/105 (2002) 315–333. Zu den durch Dreifaltigkeits-, Maria-Immaculata- und Jesuitenheiligendarstellun-

neben ihrer Predigttätigkeit auch von Haus zu Haus gingen und die dort anwesenden "Seelen" befragten<sup>103</sup>. Diese empirisch gewonnenen Kenntnisse ließen die Wandermissionare zu geeigneten Auskunftspersonen werden. Die Missionare wurden zu gerichtlichen Untersuchungen glaubensverdächtiger Personen als Beisitzer bei gezogen, auch in "sittenpolizeilichen" Fragen oder bei der Bekämpfung von "Aberglauben" waren sie aufgrund der schriftlich eingereichten Missionsberichte kompetente Ansprechpartner der weltlichen Obrigkeiten<sup>104</sup>. Die bis zum körperlichen Zusammenbruch, vielfach Hand in Hand mit den Gerichtsdienern arbeitenden Missionare<sup>105</sup> inszenierten ihre Macht auch mit Exorzismen<sup>106</sup>, aber als obrigkeitliche Spitzel erfreute sich diese Seelsorge des Schreckens nur bedingter Beliebtheit bei den Untertanen<sup>107</sup>. Die weltlichen Behörden warfen den Missionaren dagegen vielfach vor, ihren Schwerpunkt zu sehr auf Kontroverspredigten, auf Rosenkranz, Bruderschaften, Fegefeuer oder die Heiligen zu legen und an den Bedürfnissen der Untertanen "vorbei" zu arbeiten<sup>108</sup>.

gen dominierten "Volksmission"-Bildern Kurt Wotsetschläger, Barocke Volksmissions-Bilder in der Steiermark, in: Festschrift Helmut J. Mezler-Andelberg zum 65. Geburtstag, hg. von Herwig Ebner

et al. (Graz 1988) 555-561.

103 Katharina Huber, "Wir gehen iezt fort: aber die ärgisten heichler bleiben noch da". Innere Mission im Erzstift Salzburg im 18. Jahrhundert am Beispiel der Petriner Mission (Diplomarbeit Wien 2001) 50: Den modum missionis anbetreffend: macheten wür nach dem in Salzburg üblichen Petriner Missions-brauch an einem Sonntag unter dem gewöhnlichen gottes-dienst mit einer Catechetischen Predig den anfang, verkündeten darauf nach abgebetteten göttlichen tugends-übungen die in nachfolgenten tägen der wochen in denen hauseren vorzunehmente catecheses [...], begaben uns von hauß zu hauß und halteten in einem jeden baurshauß eine Christen-lehr folgenter gestalten: Einer aus unß catechizirte anfangs die samentlichen hauß genossen sambt denen darzu gehörigen hörbergs-leuthen zu gleich ins gesambt; tragete ihnen die Christ-Catholische lehr nach denen 5 haubt-stuckhn frugweiß vor; auf die gestellte fragn solten alle und jede antworthen, so guet sie könten. Nach vollendung dessen wurde auch iede Persohn insonderheit befragt, examinieret und instruieret. [...] Indessen da solches mit allen insgemein vorgenohmen wurde, ware der andere von uns in einem besonderen zimmer, ließe jede Pesohn in sonderheit vor sich kommen, schribe alles ordentlich ein [...], visitirte beyneben die etwan in hauß befindliche büecher, ermahnete auch jedes in geheimb in charitate ad denuntiandum suspectos, item zur extradirung der noch verbogen seyen sollenden und zurückhbehaltenen uncatholischen büecheren. Wortident mit dem Missionsbericht vom 29. März 1759, DAG, Religionsberichte 1754-1770, unfoliiert.

<sup>104</sup> Huber, Mission (wie Am. 103) 47–52, 55–57, 64–80.

105 DAG, Religionsberichte 1751–1753, Bericht eines Missionars aus Pürgg, August 1752: Nach der Rückkehr vom Katechismusunterricht aus Tauplitz am 23. Juli, habe in rechter seithen des leibs ein brennen vermerkhet, worauf bis in den dritten tag heüfiges bluth von mir geflossen, ich förchte ganz gegründet, daz ich, wegen beständiger starkher commotion und predigen erhizet, mir etwas in leib gesprenget habe, solte mir solches accidens noch einmal widerfahren, so besorge ich gänzlich unbrauchbar zu werden [...]. Ein guter Überblick zu dem für Österreich wenig erforschten Missionswesen (etwa bezüglich der "Zusammenarbeit" der verschiedenen zur Mission eingesetzten Orden) bei Dedic, Die Bekämpfung (wie Anm. 68).

106 Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 333; siehe auch István György То́тн, The Missionary and the Devil: Ways of Conversion in Catholic Missions in Hungary, in: Frontiers of Faith, hg. von Eszter An-

DOR-DEMS. (Budapest 2001) 79-87.

107 Zur Stadler Missionsmethode, die umfangreiche, zur Denunziation auffordernde Verhöre mit

den Verdächtigen einschloss, KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 84-102.

108 Als Beispiel Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 323. Seit dem 17. Jahrhundert warf die weltliche Seite der Geistlichkeit stereotyp Habsucht, schlechten Lebenswandel und Faulheit vor, von der geistlichen Seite wurde die mangelnde Unterstützung durch die Herrschaftsbeamten ins Treffen geführt: Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 276. Zur Gründung von Priesterhäusern zur Verbesserung der Priesterausbildung (für die Seelsorge) am Beispiel von Graz (Gründung 1753/1757) Anton Griessi, Geschichte des Seekauer Diözesan-Priesterhauses. Mit einem geschichtlichen Rückblick über die Heranbildung des Klerus der katholischen Kirche überhaupt und des Seekauer Klerus insbesondere (Graz 1906) 54–64.

# Die Konversionshäuser in Klagenfurt, Rottenmann, Judenburg und Eggenberg

Die Konversion der "Akatholiken" stand schon Ende des 17. und zu Beginn des 18. Jahrhunderts im Zentrum der Bemühungen des Wiener Hofes, der neben der Intensivierung der Volksmission viele Anstrengungen unternahm, um Adelige, Gelehrte und Künstler zur Konversion zu bewegen. Bekanntestes Resultat dieser Anstrengungen des Kaiserhofes ist die unter großen Feierlichkeiten 1707 in Bamberg begangene Konversion von Elisabeth Christine von Wolfenbüttel, der späteren Mutter von Maria Theresia 109. Um Protestanten zum Übertritt zu bewegen, wurde bei Hof sogar 1720 eine eigene, von Eleonora Magdalena Theresia, der dritten Ehefrau von Leopold I., gestiftete Konvertitenkasse eingerichtet, die ab 1741 mit der Auszahlung der Stiftungsgelder begann. Gefördert wurden bei einer jährlichen Auszahlung von 5000 Gulden neben dem Adel vor allem die katholische Erziehung von Kindern unkatholischer Eltern und die Unterstützung von mittellosen Konvertiten<sup>110</sup>. Auch die Instruktionen für die obersten Hofamter legen besonderes Augenmerk auf die Bekämpfung des Protestantismus. Der Fräuleinhofmeisterin am Wiener Hof wurde 1675 die gewissenhafte Suche nach gedruckten sectischen Traktaten und Schriften auferlegt, außerdem solle sie sich der mündlichen disputation in glaubens- und religionssachen enthalten und solches alles jederzeit mit allem ernst und fleiß verhietten und vor allem die ehr und forcht Gottes einfihren<sup>111</sup>.

# Zielsetzung und räumliche Verteilung der Konversionshäuser

Das ehrgeizige Ziel, Geheimprotestanten zur Konversion zu veranlassen, verfolgten die in den besonders *inficierten* Regionen ab 1752 ins Leben gerufenen und von der Kommission Doblhoff<sup>112</sup> bereits vorgeschlagenen "Konversions- und Detentionshäuser", die als "totale Institution"<sup>113</sup> organisatorisch zwischen Kloster, Zucht- und Arbeits-

Paul Dedic, Maßnahmen Maria Theresias gegen die Oberennstaler Protestanten bis zur Errich-

<sup>109</sup> Ines Peper, Konversionen im Umkreis des Wiener Hofes um 1700 (Diss, Graz 2003) 145-192.

<sup>110</sup> Ebd. 60-109. 111 HHStA, ZA Sonderreihe Bd. 10 (Instruktionen Bd. 1), fol. 424<sup>r</sup>: Instruktion für die Fräuleinhofmeisterin am Wiener Hof. Siehe auch die Instruktion für den Obersthofmeister am Wiener Hof, Wien, 1675, HHStA, ZA SR Bd. 10, pag. 11: Unnser hofmeister soll auch auff alles hofgesindt sein guet achtung, nachforschung und kundtschafft halten, ob sich keiner den jezigen schwebenden kezerischen verführlichen secten und lehren, daraus leyder sovil ybl und unrath kombt, nicht theilhafftig macht, und fürnemblich, ob ein jeder nach christlicher ordnung järlich beicht und das hochwürdige sacrament empfahe und in verbottenen tagen fleisch esse und dergleichen und was und von wem er dergleichen an unseren hof niemandt außgeschlossen erfahret, desselben unß berichten, damit alß dan durch ihne doch mit unsern vorwissen mit urlaubung seines diensts oder in ander weeg straff fürgenohmen werden möge. Ebd. pag. 37: Instruktion für den Obersthofmarschall, Wien, 1637 April 16: Und daneben bey dem hoffgesindt auch nottürfftige unterschiedliche anmahnung zuthuen, damit es sich vor allen secten enthalte, sich in kein weeg darein begebe oder derselben anhängig und verdachtig mache, bey vermeidung unserer schwären ungnadt und staff und sonderlich solle er unsere arcieren und trabanten haubtleüthen aufferlegen, daß sy darob sein und nach frag halten, ob die arcieri und trabanten nach kay(serlicher) ordnung leben und sich der ärgerlich und verführlichen weesen und lehren mit disputationen, lesen frembter bücher und in anderweeg nicht theilhafftig machen, sein fleissige nachforschung halten und, welche sy dermassen erfahren, sollen sy, die hauptleuthe, solches gedachten unsere hoffinarschalckh berichten.

tung der steirischen Konversionshäuser. JbGPÖ 60 (1939) 73–157, hier 109–111, 116.

113 Zur Begrifflichkeit "totale Institution" siehe Erving Goffmann, Asyle. Über die soziale Situation psychiatrischer Patienten und anderer Insassen (Frankfurt am Main 121999) 13–123, 17: (1) Alle Angelegenheiten des Lebens finden an einem Ort statt; (2) alle Phasen der Arbeit werden in Gesellschaft

haus angesiedelt waren. Vorbild für die Einrichtung der Konversionshäuser war einerseits die mittelalterliche Judenmission, gemäß der in London 1233 unweit der Synagoge errichteten "domus conversorum", und andererseits die in Rom von Papst Paul III. (1534-1549) eingeführte "pia casa de' Catecumeni", die er 1543 einem Rektor und 12 Priestern und 1544 einer Laienbruderschaft übergab<sup>114</sup>. Julius III. (1550-1555) bestimmte 1554, dass alle im Kirchenstaat lebenden Juden den Erhalt dieses Konvertitenheimes durch jährliche Abgaben mittragen mussten. In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts entstanden auch in Ancona, Padua und Bologna Konvertitenheime. In Rom wurde im "ospizio dei convertendi" und in Turin in einer ähnlich gearteten, auch von Jean Jacques Rousseau (1712-1778)<sup>115</sup> besuchten Institution Konversionsunterricht erteilt. Daneben war wohl auch der brutale Umgang der Obrigkeit in Frankreich mit den Angehörigen der "religion prétendue réformée" (R. P. R.) vor und nach der Aufhebung des Ediktes von Nantes 1685 prägend. Die 1627/1630 gegründete "Compagnie du Saint-Sacrement" und die 1632 eingerichtete "Compagnie de la Propaganda de la Foi" unterhielten Häuser: etwa die "Maisons de la Propaganda de la Foi" oder die für Frauen ausgelegten "Maisons des nouvelles catholiques". Ein 1647 in Grenoble gegründetes Haus der "Propaganda de la Foi", Schwerpunkt der Aktivitäten war der Süden und Südosten, wurde gemischt für Mädchen und Buben angelegt. Stilbildend für die Konversionshäuser wirkte die 1675 eingerichtete "Maison des nouvelles converties", die keine körperliche Gewalt, aber ständige religiöse und spirituelle Unterweisung vorsah. Die "pensionnaires" wurden isoliert untergebracht, Kontakt zur Familie war untersagt. Die maximale Einweisungsdauer betrug drei Monate. Neben Gefängnissen unterhielten auch Bruderschaften (etwa die Damen der "Compagnie de la Propagation de la Foy") Kon-

der Schicksalsgenossen ausgeführt; (3) alle Phasen des Tages sind geplant; (4) alle Tätigkeiten werden "in einem einzigen rationalen Plan vereinigt, der angeblich dazu dient, die offiziellen Ziele der Institution zu erreichen". Eine überzeugende Umsetzung des Konzeptes bei Christine Schneider, Kloster als Lebensform. Der Wiener Ursulinenkonvent in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts (1740–1790) (L' Homme Schriften 11, Wien 2005).

<sup>114</sup> Peter Browe, Die Judenmission im Mittelalter und die Päpste (Miscellanea Historiae Pontificiae 6, Rom 1942) 173–178. Mit einer Quellenkritik Richard Schenk, Robert Grosseteste und die Hypothese einer königlichen Konversionspolitik. Überlegungen zur Frage nach dem praktischen Kontext mittelalterlicher Religionstheorien, in: Konversionen im Mittelalter und in der Frühneuzeit, hg. von Friedrich Niewöhner-Fidel Rädle (Hildesheimer Forschungen 1, Hildesheim u. a. 1999) 25–42; Ререв, Konversionen (wie Anm. 109) 83f. Zu italienischen Katechumenenhäusern Jörg Deventer, Zwischen Ausweisung, Repression und Duldung. Die Judenpolitik der "Reformpäpste" im Kirchenstaat (ca. 1550–1605). Aschkenas. Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 14, H. 2 (2004) 365–385, hier 374.

<sup>115</sup> Jean-Jacques Rousseau, Die Bekenntnisse. Die Träumereien des einsamen Spaziergängers (Düsseldorf <sup>2</sup>1996) 63 (zweites Buch, 1728–1731): "Ich hatte Briefe bei mir und gab sie ab; dann wurde ich sofort in das Hospiz der Katechumenen geführt, um dort in der Religion unterrichtet zu werden [...]. Beim Eintritt sah ich eine starke eiserne Gitterpforte, die, sobald ich sie durchschritten hatte, hinter meinen Fersen doppelt verschlossen wurde. Dieser Anfang war für mich mehr eindrucksvoll als ermutigend und begann, mich nachdenklich zu machen, als man mich in einen ziemlich großen Raum treten ließ. Dort sah ich als ganze Ausstattung im Hintergrund des Zimmers einen hölzernen, von einem großen Kruzifix überragten Altar und um diesen vier bis fünf hölzerne Stühle, die poliert zu sein schienen, aber nur durch langen Gebrauch einen schimmernden Glanz erhalten hatten. In diesem Versammlungssaal waren vier oder fünf schreckliche Banditen, meine Unterrichtsgenossen, die aber mehr Bogenschützen des Teufels glichen als Anwärtern auf die Gotteskindschaft."

versionshäuser. Mit 1790/1791 wurden alle Konversionshäuser im Zug der Aufhebung religiöser Orden aufgelöst<sup>116</sup>.

Zielgruppen der Konversionshäuser stellten nach einer landesfürstlichen Resolution für die Steiermark die mit der irrlehr allschon angesteckte jugend und verführte dienstleute dar, die man mittels dieser Institution auf den rechten Weg leithen und in dem catholischen glauben gründlich unterrichten wollte. Als Zwischenstadium bis zur Einrichtung der Konversionshäuser sollten die Kinder auf eine zeit lang in das waysen hauß zu Gräz aufgenommen, folgends aber, wo ein closter in der nähe ist, zur tugendlichen erziehung oder auch in dienst verdungen werden<sup>117</sup>. Die schon bald vom in Regensburg tagenden "Corpus Evangelicorum"<sup>118</sup> bemerkten Konversionshäuser<sup>119</sup> wurden unmittelbar in oder nahe dem vom Geheimprotestantismus betroffenen Gebieten errichtet. Als 1753 in der Murtaler Pfarre Stadl durch Verhöre 34 sectarien [!], wobey sich noch andere 50 beederley geschlechts finden sollen, entdeckt wurden, versuchte man dem von Seiten der Obrigkeit mit einer doppelten Strategie zu begegnen: ob nicht mehrere geistlichkeit [i. e. Missionare] daselbst erforderlich und ob nicht zu Muhrau ein aigenes conversions hauß zu errichten diensamb, worzu ihre k. k. mayestät die kosten von Wienn aus zu verschaffen geneigt wären<sup>120</sup>.

120 Steiermärkisches Landesarchiv, Graz [StLA], Hs. XIII Bd. 1: Repertorium zu den Religionssachen, Nr. 466, 20. Februar 1753.

Peper, Konversionen (wie Anm. 109) 84. Zum Umgang mit den Geheimprotestanten (R. P. R.) Heinz Duchhardt, Die Konfessionspolitik Ludwigs XIV. und die Aufhebung des Edikts von Nantes, in: Der Exodus der Hugenotten. Die Aufhebung des Edikts von Nantes 1685 als europäisches Ereignis, hg. von dem K. (Beih. zum Afk 24, Köln 1985) 29–52, hier 45. Für Lyon (Konversionshaus ab 1686), wo es auch zu zwangsweisen Einweisungen kam, Yves Krumenacker, Des Protestantes au siècle des Lumières. Le modèle lyonnais (Vie des Huguenots 21, Paris 2002); Bernard Dompnier, Le venin de l'hérésie. Image du protestantisme et combat catholique au XVII<sup>e</sup> siècle (Paris 1985); Catherine Martin, Les compagnies de la Propaganda de la Foi (1632–1685). Paris, Grenoble, Aix, Lyon, Montpellier. Étude d'un résau d'associations fondé en France au temps de Louis XIII. pour lutter contre l'hérésie des origines à la Révocation de l'Édit de Nantes (Travaux du grand siècle 16, Genf 2000). Für zahlreiche Hinweise danke ich Ulrike Krampl, Paris.

DAG, Religionsberichte 1751-1753, Wien, 1752 Juli 29, unfoliiert.

<sup>118</sup> Eberhard Christian Wilhelm von Schauroth, Vollständige Sammlung aller Conclusorum, Schreiben und anderer übrigen Verhandlungen des Hochpreißlichen Corporis Evangelicorum. Bd. 3 (Regensburg 1751/52) 423: Das Corpus Evangelicorum monierte in einem Intercessions-Schreiben an Maria Theresia vom 28. Februar 1753 die zuwachsende härteste Drangsale und Verfolgung. Die Protestanten werden mit denen allerempfindlichsten Gefängniß und Leibes-Strafen, Banden, Schlägen, Entsetzung von Hab und Gütern belegt. Siehe auch Friedrich Reissenberger, Das Corpus Evangelicorum und die österreichischen Protestanten (1685–1764). JbGPÖ 17 (1896) 216–222.

<sup>119</sup> Siehe die kaiserliche Beantwortung der Beschwerden des "Corpus Evangelicorum" bei Anton Faber [Christian Leonhard Leucht, 1645–1716], Der Europäischen Staats-Cantzley Hundert und achter Theil (Frankfurt am Main–Leipzig 1755) 562f.: "Kan nicht bewiesen werden, daß eine Person jemals wegen einbekennten Lutherischen Glauben in die Eisen geleget, vielweniger mit denen Spring-Eisen zu einer Arbeit verhalten worden seye, sondern man hat vielmehr im Gegentheil derley Leute jederzeit anfänglich durch gutwillige Mittel, und geistliches Zureden, auf den wahren Weg zu bringen getrachtet, hernachmals aber, da diese Unternehmung nichts gefruchtet, selbe in das Conversion-Hauß nacher Klagenfurt überlieferet, alldarinn ihr weiteres Seelen-Heil mit aller Sanftmuth zu gewinnen gesuchet, zu dem Ende auch, um keinen mit der Aburtheilung ad Transmigrationem zu praecipuiren, die hinlängliche Bedenk-Zeit zur freywilligen Entschliessung anberaumet, dabey aber denenselben nicht die mindeste Ungemach leiden lassen, sondern vielmehr jenen, welchen es an der benöthigten Subsistenz aus Abgang eigener Mittelen ermangelte, all und jedes aus den Religions-Fundo subministriret, und einem jeglichen die unklagbare Verpflegung verschaffet". Ebd. 534: "Zu Cremsmünster wären in denen Weyhnachts-Feyertagen Anno 1753. bey 40. Personen der Religion halber in denen härtesten Gefängnissen angehalten gewesen".

Das Konversionshaus Rottenmann legte man bewusst – und die generalpräventive Außenwirkung dieser Einrichtung miteinkalkulierend - im Centro der inficierten Gegend an<sup>121</sup>. Zudem war die Nähe zu einer geistlichen Institution (wie etwa einem Jesuitenkloster oder einem Stift) für die Standortwahl nicht unerheblich<sup>122</sup>. Bei der umfangreichen Diskussion um ein drittes oberösterreichisches Konversionshaus wurde neben der vorteilhaften Nähe zu den Missionsdistrikten sowohl das militare zu bewachung als die zur unterweisung erforderliche geistligkeit 123 herausgestellt. Die stigmatisierende Arretierung der Geheimprotestanten in den als Gefängnis dienenden Gerichtsdienerhäusern vor Ort habe bei den unbescholtenen Bauern einige verbitterung hervorgerufen, wodurch sie in ihren sinn mehrer verhärttet 124. Die weniger verrufenen Konversionshäuser scheinen zwar ursprünglich zur Bekehrung der Kinder angelegt worden zu sein, doch versuchte man schon bald vorwiegend Erwachsene zu "betreuen"125. In der Praxis wurden solche "höchst gefährlichen Sectierer" eingewiesen, bei denen mehrere lutherische Bücher gefunden worden waren oder die als "meineidige" Konvertiten aufgefallen waren<sup>126</sup>. Am Ende der Gefängniszeit sollte zum einen ein ausdrückliches Bekenntnis zum römisch-katholischen Glauben stehen, zum anderen suchte man dort jene sectarii, so im winter nicht transmigriren können<sup>127</sup>, vorübergehend und als eine Art Zwischenlager vor der Transmigration separiert von ihrer bisherigen Umgebung, gleichsam in Quarantäne, zu verwahren. Im Fall einer Verweigerung der Konversion hatten die Protestanten die Deportation entweder nach Ungarn oder nach Siebenbürgen zu gewärtigen, die männlichen Protestanten sollten zwangsrekrutiert werden.

Das mit 1. Mai 1752 in Betrieb befindliche Konversionshaus Klagenfurt<sup>128</sup> und das im Juli desselben Jahres<sup>129</sup> gegründete Konversionshaus im steirischen Rottenmann<sup>130</sup>

Dedic, Die Bekämpfung (wie Anm. 68) 77; Hans-Peter Weingand, Aus der Zeit der Verfolgung, in: Aufbrüche. Festschrift zum Jubiläum 150 Jahre Evangelischer Gottesdienst in Rottenmann, hg. von dems. (Rottenmann 1993) 53.

123 OÖLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol. 148<sup>t</sup>, Bericht des Benediktiners Oelitsch, 29. Oktober 1755.

<sup>124</sup> Ebd. fol. 186<sup>e</sup>, Bericht des Religionssuperiors Wenzl Ignaz Richter, Hartkirchen, 1755 Oktober 18.

Huber, Mission (wie Anm. 103) 57f.: Nur jene Personen, von welchen eine gegründete hoffnung zur Ablegung ihres Irrglaubens hervorleuchtet, nach befund deren [!] Missionarien und Seelsorgeren annoch weiters hin in die Conversions Häuser gegeben [...].

Paul Dedic, Bauernschicksale aus der Zeit des Geheimprotestantismus in Innerösterreich (Sonderdruck aus dem Säemann, Evangelisches Kirchenblatt für Österreich 18, Graz 1938) 83, 85.

127 StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 281, 6. November 1752; Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte (wie Anm. 55) 541: Die in dem Conversionshauss befindlichen, wenn sie hartnäckig verbleiben, nacher 7burger aberschichtet

gen abgeschicket.

128 Siehe Alice Meir, Der Protestantismus in der Herrschaft Paternion vom 16. Jahrhundert bis zum Toleranzpatent. Carinthia 1 162 (1972) 334–336; Irmtraud Koller-Neumann, Zur protestantischen Einschreibbewegung und den Transmigrationen aus der Herrschaft Millstatt nach Siebenbürgern 1752/53. Carinthia I 172 (1982) 70, 78f., 81–84, 95. Siehe auch Kärntner Landesarchiv, Archiv Lodron, Lade 58, Nr. 436: Tabella über die von 1ten May 1752 bis ende Octobris 1761 von der herrschafft Gmindt nach Clagenfurt in das conversions und detentions hauß eingeschickt, nachhero aber zum theil transmigrirte

<sup>122</sup> Stiftsarchiv [StiftsA] Kremsmünster, Karton XXI 2, Religionssachen 1750–1754, fol. 26<sup>t</sup>, Wien, 1755 September 6: Anlässlich der Überlegungen zu einem dritten Konversionshaus in Oberösterreich: wird demnach derselbe, wo annoch ein solches conversions haus am füglichsten anzulegen wäre, des näheren in erwegung nehmen, besonders aber dahin bedacht seyn, damit die zur unterweisung erforderliche geistlichkeit leicht zu haben, auch hiebey daz militare in der bewachung und etwo sonst nötiger assistenz zur hand stehen könne.

sowie die beiden seit diesem Jahr betriebenen oberösterreichischen Häuser in Thalheim<sup>131</sup> (bei Wels) und in Kremsmünster<sup>132</sup> machten den Anfang dieser für die Habsburgermonarchie neuartigen Internierungseinrichtung. Schon 1753 wurden Versuche unternommen, in Murau oder 1756 auch in der Ramsau<sup>133</sup> weitere Konversionshäuser zu errichten, die aber allesamt an der Finanzierung beziehungsweise auch aufgrund von Auffassungsunterschieden hinsichtlich des zu erfüllenden Leistungskataloges scheiterten. Das Judenburger Konversionshaus wurde 1756 nicht nur zur Entlastung des häufig überfüllten Rottenmanner Hauses eröffnet<sup>134</sup>, sondern auch um den Protestanten aus dem Murtal die zwei- bis dreitägige Fußreise nach Rottenmann, die *mit grossen beschwerden, unkosten und zeit versaumnung* verbunden war, zu ersparen<sup>135</sup>. Das in Thalheim bei Wels gelegene Konversionshaus wurde nach ersten Diskussionen um 1755/1756 – Gmunden, Vöcklabruck, Lambach oder Schwanenstadt wurden als weiterer Standort in Vorschlag gebracht<sup>136</sup> – schließlich 1759/1760 in das seit 1680 dem Stift unterstehende

oder nach abgelegter glaubens bekantnus wiederum zuruck gelasene sectarien und deren hier im lande verbliehene weiber und kinder, dann was die transmigranten lauth abhandlungen an vermögen besizen, was daran die religions cassa wegen geleister anticipation bis ultimo Octobris 1761 zu forderen, zum theil schon zuruck erhalten oder noch zu praetendiren habe, desgleichen wie viel denen transmigranten nachgeschicket worden seye. Siehe auch KLA, GV-Sammelarchiv, Sch. 37: Extract aus der haubt tabella über die von Iten Maii 1752 bis ende Januarii 1756 von der herrschaft Grünburg nach Clagenfurth in das conversions- und detentionshauß eingeschickte Personen.

<sup>129</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 166, kaiserliche Resolution 29. Juli 1752.

<sup>130</sup> Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 116f.; Amon, Barockkatholizismus (wie Anm. 81) 215f.
131 Das Konversionshaus Thalheim bei Wels gibt es seit 1752: Ferdinand Krackowizer, Geschichte der Stadt Gmunden in Ober-Oesterreich 2 (Gmunden 1899) 197; Max Doblinger, Der Protestantismus in Eferding und Umgebung bis zum Toleranzpatent. JbGPÖ 72 (1956) 31–68, hier 54; Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 423. Keine Erwähnung dieses Hauses in Karl Stumpfoll, Heimatbuch. Thalheim bei Wels (Thalheim bei Wels 1954), und Hans Neubauer, Thalheim bei Wels als Mittelpunkt der überschaubaren Heimat (Thalheim bei Wels 1988). Ein Brand im Pfarrarchiv 1976 vernichtete auch Archivalien aus dem 18. Jahrhundert. Freundlicher Hinweis von Günter Kalliauer, Stadtarchiv Wels (27. Oktober 2005).

Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 423; Hans Hülber, Die Transmigration evangelischer Bauern aus dem Raum Pfarrkirchen-Bad Hall nach Siebenbürgen während der Herrschaft Maria Theresias. Oberösterreichische Heimatblätter 35 (1981) 165–192, hier 181; Ute Küppers-Braun, "Und die kleinen Kinder von den Brüsten und Schössen ihrer Eltern gerissen werden." Transmigrantenkinder zwischen Indoktrination und Propaganda, in: Seelenheil und Staatsmacht, hg. von Rudolf Leeb-Susanne Pils-Thomas Winkelbauer (MIOG Ergbd., im Druck).

<sup>133</sup> DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 123; DAG, Religionsberichte 1754–1770, Schreiben der Repräsentation und Kammer, 1756 September, unfoliiert: um die allen vermuthen nach hier landes noch vielfältig verborgen gehaltene und dem religions stand so nachttheilige irrlehrige bücher desto ehender zu entdeken und daß [...] die anlegung eines anderweitigen conversions- und verwahrungs-hauß in der gegend von der Ramsau wegen deren daselhst anoch befindlichen vielen des irrglaubens halber verdächtigen personen höchst nöthig finde [...].

<sup>134</sup> Mit weiterer Literatur KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 103.

<sup>135</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 52', Anwort der Religionshofkommission in Steiermark auf die Vorschläge zur Gründung eines Judenburger Hauses, Graz, 1755 August 5. Hinweis von Ute Küppers-Braun.

<sup>136</sup> OÖLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol. 42': Brief des Missionars Ferdinand Madler, Schörfling, 1755 Oktober 31: Gutachten bezüglich der errichtung eines drittens conversions-hauses [im Land ob der Enns]: Das solches an einen ort, wo kein mangl der geistlichkeit, mithin in einer statt dises lands errichtet werde, deme ich Gmunden am füglichsten ausseze. Zu den Vorschlägen: Gmunden, ebd. fol. 42', 136', 140', 142', 148'; Vöcklabruck ebd. fol. 152'; Lambach ebd. fol. 154'; Schwanenstadt und Wels ebd. 146'.

Schloss Eggenberg (bei Vorchdorf) verlegt, wobei die steirischen Gründungen Judenburg und Rottenmann als organisatorische Matrix dienten<sup>137</sup>. Im Sommer 1775 schloss man sämtliche österreichischen Konversionshäuser (Klagenfurt, Judenburg, Rottenmann, Eggenberg), nachdem man obrigkeitlicherseits vom Erfolg dieser Einrichtung nicht mehr überzeugt war. Damit endet eine Sonderentwicklung des österreichischen Zucht- und Arbeitshauswesens.

## Finanzierung und bauliche Ausgestaltung der Konversionshäuser

Die Finanzierung dieser Häuser stand unter keinem günstigen Stern, zumal die lokalen Behörden die Befürchtung hegten, ein Conversionshaus zu errichten [sei] umso weniger erforderlich, als der annoch geringe Religionsfundus zu Vorkehrung anderer nötigster Mittel weit notwendiger sich eröffnen könne und ohnedem die Erwachsenen zu Ablegung ihres angenommenen Irrtums nicht zu bringen wären 138. Die Kinder könne man zudem weiterhin, wie bislang gehandhabt, bei katholischen Zieheltern unterbringen. Während man in der Hauptstadt Kärntens auf das bestehende, städtische, zwischen 1636 und 1848 betriebene Gefangenenhaus, das so genannte "Neugebäu"<sup>139</sup>, zurückgreifen konnte, gestaltete sich die Suche nach geeigneten Objekten an den anderen projektierten Standorten aufgrund der Kleinräumigkeit der österreichischen Städte und Märkte äußerst schwierig. In Rottenmann konnte schließlich ein Haus gefunden werden, doch war man sich bei der Exekution der Entschließung Maria Theresias anfänglich nicht sicher, ob es sich bei den Konversionshäusern lediglich um eine temporäre oder eine dauerhafte Gründung handeln sollte. Erst nach einiger Zeit konnte ein für vermutlich höchstens 12 Personen geeignetes Haus ("Zimmermannsches Hause", heute Rottenmann Nr. 99) für die eingewiesenen Männer und Frauen gefunden werden, das zudem mit einer größeren Steuerschuld belastet war<sup>140</sup>. In diesem zentral in der Stadt, entlang

138 Zitiert nach Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 117; StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 500, 12. März 1753: das in der stadt Muhrau zu errichten komende conversionshauß betreffend mit dem antrag, daz den fürst von Schwarzenberg angegangen werden möchte, zu errichtung des obbemelten conversions haußes die hilffliche hand zu biethen.

139 Zum Klagenfurter Haus Hans ZWIEDINECK-SÜDENHORST, Dorfleben im achtzehnten Jahrhundert (Wien 1877) 48f. Zur Lokalisierung siehe die von Evelyne Webernig erstellte Wachstumsphasenkarte der Stadt Klagenfurt, in: Österreichischer Städteatlas, 4. Lieferung, Teil 1, hg. von Felix CZEIKE

DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 116–123; WEINGAND, Verfolgung (wie Anm. 121) 53–56. Siehe auch StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1b, fol. 55°: Bericht über das Rottenmanner Konversionshaus, Rottenmann, 1752 November 9: auf welchen haus nicht nur allein die jährliche gaaben mit 5 fl. 6 s. 10 den., sondern auch ein alter steyr ausstand etwas über 50 fl. und ville andere passiv schulden haften, welche den haus kauffschilling weit übersteigen und vor ein conversions haus nach antrag

<sup>137</sup> Ein Bericht über verdächtige "Irrgläubige" an den Abt von Kremsmünster trägt den mit 7. März 1756 eigenhändig gemachten Vermerk des Abtes: Diese seind dermalen in dem Kremsminsterischen Conversionshaus, Hülber, Transmigration (wie Anm. 132) 181. Siehe auch Ordinariatsarchiv Passau, Schuber 1928, Religionsverhältnisse Salzkammergut 1766–1768 (Mai-Juni 1766): Auf Cremsmünster sind in das conversionshaus um bessere unterrichtung willen vor einigen wochen überbracht worden die sogenanten Zierlerischen parthey, so bestehet aus 9 köpfen, nämlich Elisabeth Zeirlerin, die mutter, dann Elisabeth und Anna Maria, zwo töchter, Mathias und Johan, beyde mit gut catholischen weibern verehelicht, Georg, Wolfgang und Franz, alle 5 söhne oben besagter Elisabeth Zierlerin, dann Mathias ein außer der ehe erzeugter sohn des Johanes, 15 jahre alt, alle aus der Ischler pfarr nächst des marktes wohnhaft. Die Kenntnis dieses Textes verdanke ich Michael Kurz, Goisern.

der Hauptdurchzugsstraße gelegenen Haus wurden ein großes und ein kleines Zimmer sowie drei Kammern und ein kleiner Garten angemietet. Lediglich die Haus- und die grosse stuben thür, wie auch schlos und fenster waren vor Bezug zu verbessern, also ausbruchssicher, zu gestalten<sup>141</sup>. In Murau, einem weiteren projektierten Standort, unterblieb 1753 die Gründung des Konversionshauses deshalb, weil der in dem avisierten Gebäude wohnende "Salzversilberer" aufgrund seines langfristigen Mietvertrages das in Aussicht genommene Haus nicht räumen wollte und konnte<sup>142</sup>. Aufgrund der Feuchtigkeit der als Ausweichquartier angebotenen Häuser scheiterte die Anmietung anderer Objekte. Auch die für 1756 ins Auge gefasste Gründung eines Konversionshauses in Haus im Ennstal scheiterte neben der Finanzierung vermutlich nicht zuletzt an der Raumfrage<sup>143</sup>.

Auch die Gründungsphase des 1756 in Judenburg eröffneten Konversionshauses war neben Finanzierungsproblemen vor allem von Raumproblemen überschattet<sup>144</sup>. Anfangs konnte man in einem unweit des Judenburger Jesuitenkollegs befindlichen und von denen übrigen in der stadt befindlichen häusern separiret[en] Haus ("Moshartsches Haus") eine Bleibe finden, allwo zu ebner erde nebst zweyen gärten ein gewölbtes zimmer und kuchl, dann in dem ersten stock 2 grosse zimmer, 2 etwas kleinere cammer und eine kuchl, wie nicht minder im anderten stock 3 grosse zimmer mit einer cammer befindlich seynd<sup>145</sup>, wofür 30 Gulden Miete pro Jahr bezahlt werden mussten. Das für höchstens 19 Personen<sup>146</sup> ausgelegte Judenburger Haus hatte, was als nachteilig empfunden

145 StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 45<sup>t</sup>, Bericht des Missionssuperiors und Religionskommissars, Judenburg, 1755 Juli 8.

des magistrato nur so dann gebraucht werden kan, bis sich etwan um solches nach der zeit ein khauffer hervor thun möchte.

<sup>141</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1 b, fol. 55°, Rottenmann, 1752 November

DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 123–129; KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 103f.
DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 123.

<sup>144</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 45r-46v, Organisation des Judenburger Konversionshauses, Judenburg, 1755 Juli 8: Imo ist gedachtes haus nächst bey dem collegio s(ocietatis) J(esu) situiret und von denen übrigen in der stadt befindlichen häusern separiret, alwo zu ebner erde nebst zweyen gärten ein gewölbtes zimmer und kuchl, dann in dem ersten stock 2 grosse zimmer, 2 etwas kleinere cammer und eine kuchl, wie nicht minder im anderten stock 3 grosse zimmer mit einer cammer befindlich seynd, wovon ehehin jährlich von einen jeweiligen bestandinhabern 30 fl. bezahlet worden. Wie wohlen um diese wohnung vor ein conversionshaus sowohl bequem als auch überflüssig groß genug und vor allen anderen häusern tauglich wäre, so ist doch auch gewiß, daß alda kein brun vorhanden, sondern muß das wasser zum kochen und trincken bey 500 schritt weit zugetragen oder durch einen denen irrglaubigen personen zustellenden auseher auf einem handziehwägerl in einem vässel, wie es vor die studenten in dem gleich darneben situirten seminario beschiehet, von einem stadtbrunn zuegeführet werden, vor welches wägerl und vässl beyläuffig denen wagner, schmidt und pinder 7 fl. zubezahlen seyn wurde. Und gleich wie in disem hauß die zimmer sehr groß und hoch, auch dem anfall deren winden exponiret, mithin winters zeit auch ein mehreres brennholtz dan in anderen kleineren wohnungen erforderlich seyn will, so bedörffe man doch auch diese gesamte wohnung nicht vollständig, sondern wurde das zur ebner erde gelegene zimmer und kuchel vor die anstellende aufseheren, die 2 im ersten stock befindliche zimmer und 2 cämmer aber vor die irrglaubige personen sufficient seye, daß also um solche wohnung alleinig und exclusive deren 2 gärten zimmeren des anderten stocks mit herrn von Haidegg als baron Moshartischen gerhaben das bestandt quantum bedungen und accordiret werden möchte und weilen 2do an gedachter behausung die dachung zimmlich zu grund gegangen, auch in der hauhtmauer eine reparation erforderlich ist, so wurde h(err) von Haidegg auch von selbsten obligen um diese wohnungen nicht gänzlich zugrunde gehen zu lassen, den benöthigten reparation zu veranckehren, wo indessen gleichwohlen die irrglaubigen ohngehindert einziehen könten.

<sup>146</sup> Für das Jahr 1773 KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 109.

wurde, keinen Brunnen, so dass das Koch-, Trink- und Waschwasser mittels eines kleinen Fasses auf einem Ziehwagen 500 Schritt weit herbeigeholt werden musste. Dieses Haus wies zudem einen weiteren Nachteil auf, nämlich dass die zimmer sehr groß und hoch, auch dem anfall deren winden exponiret, mithin winters zeit auch eine mehreres brennholtz dan in anderen kleineren wohnungen erforderlich seyn will 147. Der Betrieb in diesem Haus erfuhr 1760 eine Unterbrechung, weil es für preußische Kriegsgefangene die zudem angeblich protestantische Bücher an die Bevölkerung verteilt hatten - als Spital adaptiert wurde 148. Das dem Baron Moshart gehörige Haus wurde im Oktober 1763 verkauft<sup>149</sup>, das Konversionshaus musste, um den sectanten Hannsen Seznagl verwahren zu können, in das sogenannte "Herzogische Haus" übersiedeln, das 2 zimmer, 2 cämer und eine kuchl<sup>150</sup> aufwies. Doch schon im Juni 1768 musste man den Ort erneut wechseln; und die Konversionsinstitution übersiedelte in ein anderes Bürgerhaus, nämlich in daz der Barbarae Medlin zugehörige hauß und die in oberen stockh verhandene 3 kleine zimmer 151. Aufgrund der im Murtal immer offener auftretenden Protestanten um Stadl musste 1773 sogar ein zusätzliches viertes, ebenerdig gelegenes Zimmer angemietet werden, um die zusätzlichen Häftlinge zu beherbergen 152. Einen Eindruck der räumlichen Situation in diesen Gefängnissen vermittelt eine Zimmerbelegungsliste aus dem April 1773, worin als Ordnungskriterium der Gefangenen auch festgelegt wurde, daß die guten zu denen guten und die bösen aber zu denen bösen verlegt wurden. Außerdem habe man aufgrund der Überbelegung die weiber [...] ausser dem hauß bey dem alldortigen becken [...] untergebracht 153. Im ersten und im mitteren Zimmer wurden je vier Männer, im hinteren zimmer und zu ebener erd je zwei Männer untergebracht. Mit 12 Personen war das in seiner Dimensionierung insgesamt typische Judenburger Konversionshaus bereits überfüllt. Im Jahr 1774 wurden sogar 19 "Verdächtige" in das Judenburger Konversionshaus eingeliefert<sup>154</sup>. Als 1755 ein größeres Konversionshaus in Schloss Eggenberg bei Vorchdorf errichtet werden sollte, sprachen neben der günstigen Raumsituation (viele kleine Zimmer, ein großes Zimmer für die commun), der Nähe zu mehreren Geistlichen und dem Vorhandensein einer Kapelle auch die ungünstigen Flucht-

147 StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1t, fol. 46', Bericht des Missionssuperiors

und Religionskommissars, Judenburg, 1755 Juli 8.

150 StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 77, 27. Juli 1764.

152 Knall, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 104.

Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 130f. So ließ der Korporal der Wachmannschaft beim Abmarsch der Soldaten aus Judenburg ein Gebet- und Gesangbuch liegen. Der Pfarrer von Schwanenstadt beschwerte sich in seinem monatlichen Missionsbericht (September und Oktober) über den irrglauben sowohl der officiers als gemeinen, siehe OÖLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol. 47<sup>r</sup>, 48<sup>r-v</sup>.

<sup>149</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 2, 25. November 1763: in betref des von der frau Maria Anna von Wieland, geb(orene) freyin von Königsbrun, erkauften, vorhin zum conversionshaus gebrauchten baron Moßhartischen haus, wird dieser kauf allergenädigst beangenehmet und seye die sach dahin einzuleithen, daz nach ableiben ihro Wiellandin dieses haus nicht ihren calvinischen eheconsorten, sondern den catholischen kindern zufallen möge.

<sup>151</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 640, 15. Juni 1768. Zum Haus Burggasse 12, siehe Fritz Popelka, Geschichte der Stadt Judenburg [Typoskript in der Österreichischen Nationalbibliothek] (Judenburg 1973) 12.

<sup>153</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 543, Bericht an das Innerösterreichische Gubernium, 30. April 1773, siehe auch Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 133.

154 Fbd

möglichkeiten für dieses "Objekt"<sup>155</sup>. Der Betrieb der Konversionshäuser verursachte beträchtliche Miet- und Unterhaltskosten<sup>156</sup>.

### Personelle Ausstattung

Neben der Raumfrage und den meist nur in geringfügigem Umfang vorgenommenen Adaptierungsarbeiten in den gemieteten Wohnhäusern galt es, analog zu den österreichischen Zucht- und Arbeitshäusern und zu deren mehrstufig gestaltetem Verwaltungssystem, geeignete Aufseher beziehungsweise in Personalunion Hausverwalter zu finden 157. So wurde in Rottenmann eine manns- und eine weibsperson [...] gegen täglich 12 kr. 158 im Konversionshaus aufgenommen, deren Aufgaben darin bestanden, denen dahin zur bekehrung stellenden leuthen [zu] kochen, waschen und sonst in allen zu dienen 159. Die als arme burgers leuth angesprochenen Rottenmanner Aufseher sollten zudem aus ihrem eigenen Fundus schüssel, deller, leichter, disch tiecher und handttücher zur Verfügung stellen 160. Zudem sollten sie Better und Leilacher von dasiger Bürgerschaft gegen Entrichtung des Schlafkreuzers für jede Person anschaffen, endlich auch das nötige Brenholz und übrige Notwendigkeiten um einen billigen Preis besorgen 161. Die Bevölkerung

OOLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol. 181<sup>t-v</sup>: Pro memoria des Religionskommissats Gruber zum dritten Konversionshaus: Fünftens nothwendig scheinete, wiederholte irrglaubige mit mehreren zu versicheren oder zu verwachten (anerwogen bey genauer zuspörr und verschlüssung so leicht nicht einer entrinnen kann), so mechte von denen invaliden in superfluum ein oder zwey dahin gestellet werden, als welche bey ihren ohnedem genüssenden gnaden geld nicht so viel unterhaltung erforderten. Der Rest des Schreibens behandelt die Frage eines beständigen verlages geistlicher bücher.

<sup>156</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 543, 14. August 1767: Bericht von dem religions commissario Hartlöb wegen vergütung des bestand zinnst per 50 fl. für das conversions haus zu Judenburg von 12ten April 1766 bis dahin 1767; ebd. Nr. 1229, 6. April 1772, wird ein jährlicher Bestandzins von 20 Gulden erwähnt.

<sup>157</sup> Vier verschiedene Niveaus bei der Verwaltung des Zuchthauses lassen sich in österreichischen Zucht- und Arbeitshäusern feststellen: Neben dem Magistrat als oberster Hierarchie gab es vom Magistrat delegierte Aufsichtsbeamte sowie als dritte Ebene einen vor Ort agierenden verantwortlichen Leiter, dem als vierte und hierarchisch niederste Ebene eine Reihe von Mitarbeitern (Aufseher, Türwächter usw.) unterstanden, siehe Martin Scheutz, "Hoc disciplinarium [...] erexit." Das Wiener Zucht- und Arbeitshaus um 1800. Eine Spurensuche, in: Strafe, Disziplin und Besserung. Österreichische Zucht- und Arbeitshäuser von 1750 bis 1850, hg. von Gerhard Ammeren—Alfred Stefan Weiss (Frankfurt am Main u. a. 2006) 63–95; Hannes Stekt., Österreichs Zucht- und Arbeitshäuser 1671–1920. Institutionen zwischen Fürsorge und Strafvollzug (Sozial- und wirtschaftshistorische Studien 12, Wien 1978) 149–180.

188 Stifts Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 29<sup>r</sup>, Wien, 1754 September 4.

Ebd. Nr. I/1b, fol. 56<sup>r</sup>, Rottenmann, 1752 November 9. Siehe OOLA, AdLH, Schuber 66, Religionsakten 1755, fol. 181<sup>r</sup>: Pro memoria des Religionskommissars Gruber zum dritten Konversionshaus. Für Eggenberg sprach, dass sich nebst dem schloß ein präu-haus [befand], worinnen ein verheuratter präuermaister, dann ein fischer wohnet und hiervon eine parthey gegen derselben abreichend täglichen gehalt vor die persohn à 6 xr. denen aldahin ad conversionem bestimmenden irrglaubigen an füglichsten und in allen hilfreiche hand leisten kunte.

<sup>160</sup> In Judenburg wurde dies zentral angekauft: Das kuchl geschier, tisch- und handtücher, schüssel, hefen, deller, so etwa bey 8 fl. oder nach anzahl deren persohnen etwas mehrers importirete extra erkauffi werden, StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1t, fol. 47°.

natur C, Nr. I/1b, fol. 56<sup>t-v</sup>: Die Aufseher sollten die beyschaffung deren bethern und leylachern, weillen man nicht wissen kann, wie lang solche etwa genuzet werden, vor unöthig findet und solches ein nahmhafftes kosten und der religions cassa zum last fallen dörffien, mithin ich besser zu seyn allerunterthänigst erachte, das nach arth und weis des militaris der schlaff kreuzer vor jede persohn zu entrichten und [...] von der burgerschafft herzustellen wären.

der Stadt musste gemäß dem Prinzip der Militäreinquartierungen durch Verabreichung eines "Schlafkreuzers" für die im Konversionshaus untergebrachten Personen aufkommen, allerdings sollten die Eingewiesenen ihr Bettzeug nach Möglichkeit selbst mitnehmen. Die Aufseher hatten weiters darauf zu achten, dass nicht mitten in der statt wegen besorglicher feyrs gefahr kien oder spänn gebrennet werden 162. Die Küchenausstattung des Rottenmanner Konversionshauses wurde mit einem bescheidenen Kostenaufwand von acht Gulden um drey eiserne haffen vermehrt, weillen das andere geschier alhier sehr schlecht 163. Die Verpflegung musste vom Hausvater beziehungsweise der -mutter bereitgestellt werden, als Grundlage für die Versorgung galten nach dem Stand von 1752 6 Kreuzer für Erwachsene und 5 Kreuzer täglich für Kinder<sup>164</sup>. Die Hausverwalter hatten ex post Rechnungen über die Versorgungsleistungen sowie für die auffsicht und wartungsgebühr zu legen, die dann - oft nach einigen administrativen Umwegen - auch beglichen wurden 165. Die ausbezahlten Kost- und Versorgungsgelder (etwa für Arztkosten) wurden teilweise von den Grundherrschaften der Häftlinge rückerstattet. Eine landesfürstliche Resolution von 1753 legte fest, dass die äzungs gelder von täglich 6 xr. von denen herrschaften auf 6 wochen mitzuschicken waren 166. Die Unterhaltskosten sollten den Eingewiesenen, wo dies aufgrund des Besitzstandes möglich war, aus ihrem Vermögen abgezogen werden - den Insassen war bewusst, dass sie sich oder ihrer Familie bei längerer Haftdauer immer stärker auch selbst ökonomisch schadeten 167.

Neben dem "Aufseher" bestellte man zusätzlich noch einen "Inspector", der die Verrechnung der Verpflegungsgelder und andere nothdurffis bestreittung übernahm und auch die Geldanweisungen seitens der Religionskassa verwaltete. Zudem musste er die Insassen der Konversionshäuser nach Maßgabe des zeittypischen Sozialdisziplinierungskonzepts zu vemeydung des schädlichen miessiggangs 168 ausser ihrer instructions stunde zu

164 Zum Vergleich siehe die für die Grundversorgung von Bettlern und Armen ausgewiesenen Sätze bei Martin Scheutz, Ausgesperrt und gejagt, geduldet und versteckt. Bettlervisitationen im Niederösterreich des 18. Jahrhunderts (Studien und Forschungen aus dem Niederösterreichischen Institut für Lan-

deskunde 34, St. Pölten 2003) 69, 104: 4 Kreuzer für einen Arbeitsunfähigen.

<sup>162</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1b, fol. 564, Rottenmann, 1752 November

<sup>165</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 1229, 6. April 1772: Bericht von Carl Philipp Rauch, religions commissarius, mit dem ersuchen, daß ihme die zwey quittungen, eine von der Barbara Medlin vor die in bestand gebende conversions haus wohnung zu Judenburg dem verfahlenen jährlichen zinns betrag per 20 fl. dann die zweite von dem Benedict Medl, conversions haus aufseher, vor das passirliche kostgeld, auffsicht und wartungsgebür wegen des in den conversions haus befindlichen gewesten Georg Prugger, schneider gesellen zu St. Peter, in Cärnthen gebürtig per 31 fl. 20 xr. vergüttet werden möchten, und um enthebung des religions commissions geschäft bittet.
166 StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 534, 26. März 1753.

<sup>167</sup> Für Rottenmann StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1b, fol. 581: 12mo werden zwar alle in den conversions haus befindliche persohnen ex causa religionis anfänglich nothwendig verpfleget werden müessen, damit hierinfals eine gleichheit gehalten und keine anordnung daraus entstehet, jedoch da ein- oder anderer eigene mitl besizet, zweifle ich keines weegs, das euer k. k. m(ajestät) ihren täglichen genuss zu wider enthebung der religions cassa ihnen abzuziehen und durch die herrschafften ersezen zu lassen, allergnädigst geneigt seyn werden, welches anforderist bey jenen statt finden solle, die in ihrer hartnäckigkeit verharren und ausser meinem zweifl in kinstigen fruehejahr werden transmigriren müessen. Karl Reissenberger, Beiträge zur Geschichte des Protestantismus auf dem oberen Murboden. JbGPÖ 29 (1908) 134-162, hier 140: Zur Versorgung im Konversionshaus: "Die Armen wurden von dem Kaiserlich Königlichen Aerario erhalten, die übrigeN mussten die Verpflegung bezahlen."

einer proportionirten arbeit anhalten und den daraus entspriessenden nuzen verrechnen<sup>169</sup>. Bei der Auswahl des Schlosses Eggenberg bei Vorchdorf wurde deshalb auch explizit die Eignung des Hauses zu Spinn- und Arbeitsdiensten angeführt<sup>170</sup>.

Die in baulich ungenügend vorbereiteten Konversionshäusern untergebrachten Frauen und Männer wurden von Soldaten bewacht, die einerseits Ausbruchsversuche der Inhaftierten zu verhindern und andererseits Kontaktaufnahme der Stadtbewohner sowie der Angehörigen mit den Eingewiesenen zu unterbinden hatten. Im Rottenmanner commun zimmer sollten nach der anfänglichen Planung tagsüber Wachen sitzen, in der Nacht wurde das Haus sorgfältig von den Aufsehern abschlossen<sup>171</sup>. Das Judenburger Haus wurde dagegen 1773 von einer aus 12 Mann bestehenden Mannschaft rund um die Uhr bewacht 172. Die Stellung und Bezahlung 173 einer ausreichenden Mannschaft verursachte in der Praxis wiederholt Probleme. Im Jahr 1754 gab es Klagen, dass in dem conversionshaus [in Rottenmann] öfters von lutherischen soldathen<sup>174</sup> Wache geschoben wurde. Das Zusammenspiel zwischen Religionskommission und dem Kriegsrat, der für die Stellung der Soldaten zuständig war, rief in der Praxis immer wieder Verzögerungen hervor<sup>175</sup>. Nur bei einer wirklichen Belegung des Konversionshauses – in den 1760er Jahren scheint die Belegung mitunter nieder gewesen zu sein - wurden Soldaten angefordert 176. Doch auch die militärische Bedeckung konnte Ausbruchsversuche aus den schlecht gesicherten Häusern nicht verhindern. So gelang dem aus Ramsau stammenden Johann Pilz Ende des Jahres 1756 die Flucht durch Hof und Garten des

<sup>169</sup> Für Judenburg Stifts A Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 48v-49t; Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 134: Der Judenburger Jesuit hatte 1773 neben seiner Sonntagspredigt noch eine dreistündige Unterweisung im Konversionshaus geleistet, was seiner Gesundheit einen Riss gemacht. Nach seiner Genesung wollte er am Freitag und am Samstag je zwei Stunden für das "Seelenheil der Irreläubigen" auswenden.

der Irrgläubigen" aufwenden.

170 OÖLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol 181": Pro memoria des Religionskommissars Gruber zum dritten Konversionshaus: Die hierinnen befindl(ich)e irrglaubige auß den in markt Cremsminster zu hindanhaltung alles müssiggangs denen armen mit allergnädigst kay(serlich) könig(lich)en privilegio außgerichtet spinn- und arbeits-hauß mit verschiedener hand arbeit beleget, folgsam all schädlicher

müssigang vermieden wird.

171 Für Rottenmann StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1b, fol. 57': 8vo weillen die allergnädigste resolution gebiethet, das die zur converisons dahin stellende persohnen verwahrlich aufbehalten werden sollen, so erachte ich aller unterthänigist, das bey tag eine wacht in das commun zimmer gestellt, von der haubt wacht abgeleset, bey anbrechender nacht aber abgehollet und sodan das conversions haus (welches ohne deme ruckwerts mit mauer geschlossen) verspöhret werden solle, wurde man aber eine gefahr der entweichung nicht verspihren, könte das militare von solcher wacht widerumben enthoben werden. Für Judenburg, StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1t, Judenburg, 1755 Juli 8, fol. 47'–48': 8vo zu verwahrung deren sectarien eine militar wacht erforderlich seyn will, so könte aus dasiger]...] beytrag eine wacht in das commun zimmer mit allstündiger ablösung gestellet, bey der nacht aber dieses neüe conversions haus durch den inspectorem versperet werden.

<sup>172</sup> Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 135.

<sup>173</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 1542, 7. September 1773: Aufforderung der Regierung, daß der bericht erstattet und der rel(igions) commissarius von Edlinger vernohmen werden solte, warum selber nur 1 xx. per kopf denen zur bewachung des Judenburger conversions haus commandirten soldathen abgereichet hätte.

174 St. A. He. XIII Bd. 1 Nr. 1248, 6. December 1754

StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 1248, 6. Dezember 1754.
 StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 1421, 4. März 1773.

<sup>176</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 2, Nr. 1421, 4. März 1773: [...] daß untereinstens das Judenburger creisamt erinneret worden, bey einlangung des militaris zu bewachung des conversions haus in Judenburg alsogleich die verfügung zu treffen, daß die denenselben von der vorgewesten religions inquisitions commission nahmhafft gemachte capi deren irrglaubigen zu Stadl und selber gegend ohngesaumt in selbes überbracht und das weitere beobachtet und besorget werde.

Rottenmanner Konversionshauses<sup>177</sup>. Sein Vater, der ihn versteckt hielt, wurde nach Auffindung des Entflohenen ebenfalls ins Konversionshaus eingeliefert. Aus dem Judenburger Konversionshaus scheint es 1773 zu einer regelrechten Ausbruchswelle gekommen zu sein, so entsprang im Juli 1773 Josef Hasenbacher ongeachtet des daselbst aufgestelten militar comando 178. Im selben Jahr konnten die beiden aus Stadl stammenden Konversionshausinsassen Hans Reiter und Simon Schalk aus dem Judenburger Haus durch untergrabung und zusammenschiebung des eisernen fenster gätter, dann aneinander bindung zweyer leintücher ausbrechen und glaublich directe nach Wien abgegangen<sup>179</sup>. Die vor dem Haus stehende "einzige Schildwache" könne, so die Verantwortlichen entschuldigend, "unmöglich das ganze Haus übersehen und bewachen"180. Das Detachement der zur Bewachung abgestellten zehn Soldaten reichte für Rottenmann nicht aus, um eine ausreichende Überwachung zu garantieren, wie in den Berichten an die Regierungsstellen kritisch angemerkt wurde. In einem Bericht 1773 an die Regierungsstellen ist gar nur von einem Gefreiten und vier Mann - mit dem Nebensatz gut katholische mannschaft - die Rede<sup>181</sup>. Nach der Festnahme wurden die beiden Flüchtigen, die über Vermittlung des dänischen Gesandtschaftspredigers Johann Anton Burchardi<sup>182</sup> und des protestantischen Reichshofrates Friedrich Christian Freiherrn von Gärtner eine Supplikation an die Kaiserin aufsetzen hatten lassen<sup>183</sup>, im November 1773 direkt nach "Ungarn oder Siebenbürgen" – mit dieser unklaren räumlichen Verortung, die typisch für die Deportierung erscheint – verschickt<sup>184</sup>. Neben dem Wachdienst sollten die Soldaten die Insassen des Rottenmanner Konversionshauses öffentlichkeitswirksam an den Sonnund Feiertagen zum Gottesdienst zur städtischen Kirche begleiten. Unterstützung bei diesem Defilé vor der kleinstädtischen Öffentlichkeit erhielten die Soldaten noch durch den Aufseher des Konversionshauses und den städtischen Gerichtsdiener<sup>185</sup>. Die Soldaten sollten auch verhindern, dass Angehörige Kontakt zu den Insassen aufnahmen. So musste sich der Judenburger Religionskommissar 1774 gegen den Vorwurf von Abreden bei den Besuchen von Verwandten wehren. Die Gespräche fänden meistens zwischen

Edlinger, Graz, 20. Juli 1773.

179 StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 543, Bericht an das Gubernium, 28. September 1773; KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 105.

180 Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 135.

182 Zur Bedeutung der Gesandtschaftskapellen Karl Ritter von Otto, Evangelischer Gottesdienst

in Wien vor der Toleranzzeit. JbGPÖ 7-8 (1886) 120-131.

184 StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 543, Brief von Maria Theresia an das Gu-

bernium, 15. Oktober 1773.

Weingand, Verfolgung (wie Anm. 121) 55; Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 120f.

<sup>178</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 543, Bericht des Religionskommissars

<sup>181</sup> StLA, Repräsentation und Kammer, Sach. 173, Karton 542, Bericht des Religionskommissars,

DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 137. Zu Gärtner Oswald GSCHLIESSER, Der Reichshofrat. Bedeutung und Verfassung. Schicksal und Besetzung einer obersten Reichsbehörde von 1559 bis 1806 (Veröffentlichungen der Kommission für Neuere Geschichte 33, Wien 1942) 462.

<sup>185</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1b, fol. 58'. Anders dagegen Judenburg, ebd. Signatur C, Nr. I/1t, fol. 49': 11mo: Diese in conversionshaus vorfindliche personnen an sonn- und feyertägen der hey(ligen) meß ohne gefahr ihrer entweichung beywohnen möchten. So wäre unser allerunterthänigst allergehorsamste meynung, das der jenige geistliche missionarius, welcher sie in glaubenssachen unterrichtet, ihnen die hey(lig)e mess in der gleich bey disen haus angelegenen St. Martini kürch, alwo ohne deme gar selten ein gottesdienst gehalten wird, lesen solle, zu welcher sicherheit auch die aufgestelte militarwacht die leuthe zu und von der kürchen begleiten könte.

Mann und Weib, Bauer und Knecht in meiner, der Missionarii oder anderer vertrauten Personen Gegenwart, mithin nicht frei, sondern hinlänglich eingeschränkt <sup>186</sup>, statt.

Zentrale Bedeutung für die erfolgte beziehungsweise verweigerte Konversion der eingewiesenen Personen kam den dem Konversionshaus zugeteilten Geistlichen zu<sup>187</sup>. In einer Anweisung für den Konversionshausmissionar in der Obersteiermark heißt es, dass der missionarius sein haubt augenmerk dahin zu richten [habe], daß ein derley irrlehriger zu entdekung sowohl seiner etwa noch versteckten bücher als denuncierung übrigen complicum<sup>188</sup> veranlasst werde. Die Missionare erhielten von den jeweiligen Gerichtsherrschaften neben den verdächtigen Personen auch die Verhörprotokolle überstellt, damit der Missionar sich bei jedem Individuo in instructione besser danach richten könne<sup>189</sup>. Die Missionare im Konversionshaus sollten die eingewiesenen Personen zu weiteren Denunziationen veranlassen. Erst die erzwungene Denunziation verdeutlichte aus der obrigkeitlichen Sicht den Willen zur Konversion<sup>190</sup>. Gemachte Geständnisse wurden vom Missionar an die Grundherrschaften weitergeleitet, die nach Art des Dominoeffektes weitere Vernehmungen vornehmen mussten<sup>191</sup>.

Die ungenügende Finanzierung der Konversionshäuser machte sich auch auf Ebene der Missionare deutlich. Die in Rottenmann ansässigen Augustinerchorherren wurden angewiesen, dass die in vorgemeltes conversions-hauß kommende personen in glauben gratis und ohne entgelt unterrichtet werden möchten<sup>192</sup>. In Rottenmann versah zunächst der schon durch seine Missionstätigkeit in Pürgg hervorgetretene und aus dem Rottenmanner Augustinerkloster stammende Joseph Martin das Amt des Geistlichen. Nach dessen Berufung zum Stadtpfarrer des nahegelegenen Liezen schlug man den 49jährigen Augustinerchorherrn Martin Possauko (später Pfarrer von Irdning) wegen seiner gelehrtheit, auferbaulichen geistlichen lebenswandl und, besonders wichtig, wegen der in polemicis allschon an tag gesetzten erfahrenheit vor. Diese Voraussetzungen garantierten, daß selber die Missionsgeschäft mit guten eyfer und frucht <sup>193</sup> versehen werde. Die Ernennung des seit 25 Jahren als Priester tätigen Possauko schien auch deshalb dringlich, weil einige verdächtige irrglaubige des nächtens <sup>194</sup> heimlich das Rottenmanner Konversionshaus besuchen würden. Bezüglich der zur Missionsarbeit herangezogenen Orden orientierte man sich vor-

<sup>188</sup> DAG, Religionsberichte 1751–1753, "Pro memoria" für das Religionswesen im Landgericht Reifenstein.

<sup>189</sup> Zitiert nach DEDIC, Bauernschicksale (wie Anm. 126) 86.

Ebd. 90f.
 StLA, Stift Rottenmann, Karton 5, Heft 44, Brief an das Stift Graz, 8. August 1752.

194 StLA, Stift Rottenmann, Karton 5, Heft 4, Graz, 16. Mai 1754.

<sup>186</sup> Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 143f.

<sup>187</sup> Für Rottenmann StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1b, fol. 57<sup>t</sup>: 9no Zu betreibung dises conversions werck wird vor allen eine geistliche persohn erforderlich seyn, welche disen leüthen ihren irrglauben benehmen und ihnen die reüne lehr beyzubringen sich beeyferen solle, wessentwegen die nottdurfft an dem dechant des stiffts Rottenmann zuerlassen were. Für Judenburg ebd. Nr. I/1t, fol. 48<sup>t</sup>: 9no Die geist(lich)e missionarios belangend hierzu werden sich die nächst an diesem Moshart(ischen) haus anfind(lich)e wohl ehrwürdige p(atres) s(ocietatis) J(esu) ausser allen zweifel und um so mehrers angelegen seyn lassen, denen irrglaubigen ihre unbegründete lehre zu benehmen und dargegen ihnen das wahre wortt Gottes vorzutragen, als diese ohnedeme mit ihrer auferbaulichen lehre hin und wider auf die pfarren auszugehen und die christen lehren eyfrigst zu halten pflegen.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Paul Dedic, Der Geheimprotestantismus in den Vikariaten Schladming und Kulm-Ramsau in den Jahren 1753–1760. *JbGPÖ* 62 (1941) 40–180, hier 81.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Zitiert nach Weingand, Verfolgung (wie Anm. 121) 53; StLA, Stift Rottenmann, Karton 5, Heft 44, Rottenmann, 27. Mai 1754.

rangig an den vor Ort gegebenen Möglichkeiten, für das geplante Konversionshaus in Murau sollte der daselbstige stadtpfarrer angewendet, allenfahls der pater Haimerle [ein Jesuit] dahin beruffen und die patres capuciner beygezogen werden 195. Für das Rottenmanner Konversionshaus forderte der Religionskommissar nach dem Abgang des Konversionshausmissionars keinen weiteren Chorherrn, sondern explizit Petriner als Nachfolger, weil sie besser mit dem Bauernvolk umzugehen verstehen<sup>196</sup>. Die Konversionshausmissionare erhielten 1754 zu aigener beyschaffung einiger benöttigten munerum ein geld ex cassa religionis, außerdem überreichte man ihnen von dem anoch allda verhandenen rest einige bücher, roßencränz, crucifix und scapulier 197. In Judenburg versuchten dagegen die in obrigkeitlicher Sicht zwar theologisch besser gebildeten, aber von der Bevölkerung wenig akzeptierten Jesuiten 198 den Konversionshaus Insassen deren unbegründete lehre zu nehmen. Der vor allem bei der Stadler Missionierung führend hervorgetretene Georg Dibattistis (1742-1797) verbrachte beispielsweise nach seiner Kaplanszeit einige Monate als Missionar vor Ort direkt im Krisengebiet, bevor er geschult durch den Umgang mit Geheimprotestanten 1774 die Leitung des Konversionshauses übernahm<sup>199</sup>. Die Judenburger Jesuiten erhielten, anders als die Rottenmanner Chorherren, ein vierteljährlich ausbezahltes Jahresgehalt von insgesamt 300 Gulden<sup>200</sup>. Im Klagenfurter "Konversionsund Detentionshaus" hatte der dortige Stadtpfarrer die Aufsicht über die Insassen über beziehungsweise den Unterricht in der katholischen Lehre inne<sup>201</sup>. Der Klagenfurter Stadtpfarrer scheint sogar in den Grundherrschaften Verhöre vorgenommen zu haben,

195 StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 709, 30. Juni 1753.

<sup>197</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 1240, 22. November 1754.

199 Norbert MÜLLER, Katholische Kirche und katholisches kirchliches Leben von der Errichtung des Vikariats (1600) bis 1954, in: Schladming – Geschichte und Gegenwart, hg. von Günter CERWINKA-

Walter STIPPERGER (Schladming 1996) 170f.

<sup>196</sup> Zitiert nach Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 123; ähnlich Dedic, Die Bekämpfung (wie Anm. 68) 165.

<sup>198</sup> Kapuziner wurden als dem "Volk" tauglicher als Jesuiten angesehen: Reinhardt, Zur Kirchenreform (wie Anm. 72) 107. Zur antijesuitischen Propaganda Sabine Doering-Manteuffel, Jesuiten-Fabeln des 16. und 17. Jahrhunderts. Leistungen und Grenzen von Propaganda in der Frühen Neuzeit, in: Burkhardt-Werkstetter, Kommunikation (wie Anm. 8) 367–384.

<sup>200</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 548 für das Jahr 1774: Dem Georg Dibattistis missionario in conversions haus zu Judenburg den quartals betrag von 19ten September bis 19ten December mit 75 fl.; DAG, Religionsberichte 1751-1753: Instruktion für Missionare, undatiert: 6to wurde durch das conversions haus anwiderumen zu gebrauch kommen und woll forderist ein tauglicher missionarius aufzustellen seyn, jedoch wollen mir die mendicantes nicht gar anständig anscheinen, sonderlich weilen sie das allmosen von hauß zu hauß erbettlen müsßen, folglich entweder wan sie nach diesfähliger obligenheit und ohne anderen absechen sich gegen die so gestalten eingesperte verhalten, deren vorgeben wenig zutrauen und etwan ihre erledigung aufhalten, die zu deren oder ihrer freind häuser kommende samler und ordens brüder woll übl angesehen, auch öfftermahlen ohne allmosen abgewiesen wurden, oder aber das volckh ihnen nicht abgeneigt zu machen und ein nur grösssere geschanknus zu bekommen, denen selben alles zu geben und ohne gnuegsamen kennzeichen wahrer bekehrung ihre entlas sung einrathen müsten. Das folgbahr wenig frucht anzuhoffen, bessere würckung wäre von denen patribus societatis, welche von der bauerschafft nichts einzuhollen haben, anzuhoffen, um so gewisßer, als diese auch ansonsten deren missions sachen und christenlehren besßer angewohnet seynd. ]... ] mir scheinet diesem anstand mit deme abhilfflich zu seyn, das weilen ohnedeme einem patri societatis als missionario catechetico in Obersteüer jährliche 300 fl auszugemesßen seynd, die neüe cathechtische einrichtung aber aller orthen vollendet ist, erdeuter pater missionarius also entrathen werden darff, ersagte 300 fl dem collegio zu Judenburg überlasßen werden könten, mit dem onere, das ein eigener und tauglicher pater vor das conversions haus bestimmet.

um verdächtige Personen ausfindig zu machen und nach einer Beurteilung der Konversionsbereitschaft ins Konversionshaus zu weiterem Unterricht einweisen zu lassen<sup>202</sup>.

# Die Produktion der Geständnisse – Täuschung und Wahrheit

Die Einweisung von verdächtigen Personen in das Konversionshaus erfolgte durch die Reformationskommission, die gemeinsam mit den Missionaren im Vorfeld die zur Einweisung führenden Verhöre mit den Verdächtigen vorzunehmen hatte. Der für die geistlichen Belange zuständige Missionssuperior schickte die Eingabe an die jeweilige Religionshofkommission - also nach Graz, Klagenfurt oder Linz -, die wiederum die Ansuchen an die Repräsentation und Kammer weiterleitete<sup>203</sup>. Die Einweisungspraktiken in den einzelnen Ländern scheinen unterschiedlich gewesen zu sein. In Oberösterreich<sup>204</sup> folgte man nach 1752 der ursprünglichen Intention der Konversionshäuser nämlich glaubensverdächtige Kinder und Jugendliche, welche in dem Haus ihrer unkatholischen Elteren darvon nicht wohl abzubringen<sup>205</sup>, zu separieren – auf unterschiedliche Weise: Während im Missionsbezirk Lambach zwar häufig nach Siebenbürgen deportiert wurde, aber nur wenige Einweisungen ins Konversionshaus vorkamen, verfuhr man im Missionsbezirk Kremsmünster genau umgekehrt. Die Absonderung der verdächtigen Personen auf eine kurze Zeit von ihren Hausweesen und allen Weltgeschäfften - also die Einweisung in das Konversionshaus in Schloss Eggenberg (bei Vorchdorf) - führte aus Sorge um das eigene Bauerngut und aus Angst vor wirtschaftlichem Ruin infolge der Bezahlung der Aufenthaltskosten häufig relativ rasch zum "Glaubenswechsel" und nicht zur Transmigration<sup>206</sup>. Die Altersgrenze der in die oberösterreichischen Konversionshäuser eingewiesenen Kinder lag bei zwei bis drei Jahren, Kleinkinder wurden der "Mutter auf der Brust" gelassen. In der Steiermark wurden vor allem solche Personen, von welchen eine revertirung zu hoffen, in das Konversionshaus überwiesen, Kinder und Jugendliche dürften dagegen kaum in die dort befindlichen Konversionshäuser eingewiesen worden sein. "Hartnäckigere" Männer und Frauen sollten manu forti dahin gebracht und instruiret werden<sup>207</sup>. Haftzeiten von mehreren Monaten bis zu einem Jahr waren keine Seltenheit<sup>208</sup>. Die Missionare wurden angewiesen, bey geringster hofnung eines verschaffenden seelen fruchts von dem katechetischen unterricht, so lange diese leuthe in converzions hause sind, nicht abzustehen<sup>209</sup>. Bei der Einweisung von Verdächtigen sollte man darauf achten, dass die Feldarbeit (und damit das Haus in seiner Steuerkraft) nicht zu sehr leide, außerdem sollten Ehepaare eins nach dem andern ins Konversionshaus geschickt werden, damit in ihrer Hauswirtschaft nichts verabsäumt werde. Schwangere wurden erst

203 DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 119.

Zitiert nach TROPPER, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 225.

206 KÜPPERS-BRAUN, Die kleinen Kinder (wie Anm. 132).

<sup>207</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. 1/1b, fol. 58<sup>v</sup>–59<sup>t</sup>.

bernium, Graz, 1773 August 10.

<sup>202</sup> Meir, Der Protestantismus (wie Anm. 128) 337.

Küppers-Braun, Die kleinen Kinder (wie Anm. 132). Erst 1754 erging eine Weisung des Linzer "Religionskonzesses": Der Konversionshaus in Kremsmünster sei, ähnlich wie in Rottenmann, nicht als ein zu Erziehung der Jugend gewidmetes Waysen, sondern als ein [...] zu unterrichtung und Bekehrung erwachsener Persohnen bestimtes Haus anzusehen.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte (wie Anm. 55) 532, Vortrag in der Hofkanzlei 1773: Die nicht erklärten Ketzer sind in das Conversionshaus zu geben und nicht vor 8 Monaten zu entlassen.
<sup>209</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 543, Bericht Hofkanzlei an das I. Ö. Gu-

nach der Niederkunft ins Konversionshaus eingewiesen<sup>210</sup>. Die Behörden scheinen die kalte Jahreszeit, als *müßige Bauern-Arbeitszeit* apostrophiert, für die Einweisung bevorzugt zu haben<sup>211</sup>. Andere Personen wurden explizit nicht wegen *einer von ihnen anhoffen stehenden bekherung als villmehr custodice causae* in ein Konversionshaus gebracht<sup>212</sup>.

Die Zentralbehörden bewerteten 1753 die Stimmung in den betroffenen Gebieten als kritisch und wiesen die lokalen Behörden an, mit häuffiger arrestirung diser leüthe auf einmahl nicht fürzugehen, damit aller anlaß zu einer unruhe vermiden werde <sup>213</sup>. Die Internierten sollten vor allem konvertieren und als "untrügliches" äußeres Zeichen der "Bekehrung" weitere Verdächtige denunzieren. Die Denunziation wurde als ein unerlässlicher Schritt zu einer erfolgreichen Konversion interpretiert<sup>214</sup>. Gleichzeitig wurde die als Komplizenschaft zur Obrigkeit verstandene Denunziation als Zeichen einer "politischen" Zustimmung und als Ausweis einer neu gewonnenen Loyalität gegenüber der

Obrigkeit gewertet<sup>215</sup>.

Die durch den Gerichtsdiener begleiteten Personen wurden mit ihren, vor den lokalen Grundherrschaften getätigten verschriftlichten Verhöraussagen eingeliefert. Belastende Aussagen, die im Konversionshaus getätigt wurden (etwa Angaben zur Lesefähigkeit), schickte der Missionar an den Religionskommissar und an die Pfleger der Grundherrschaft zur Ermittlungstätigkeit weiter, so dass die Geständnisse der im Konversionshaus inhaftierten Personen einen Dominoeffekt zeitigten und nach Art eines Flächenbrandes zu weiteren Einweisungen in das Konversionshaus führten. Der Konversionshausmissionar hatte nach der Einweisung bereits examinirter sectarius sein Hauptaugenmerk dahin zu richten, sowohl Geständnisse bezüglich versteckter Bücher als auch denuncirung der übrigen Komplizen zu erzielen. Diese Konversionen mit einer verpflichtenden Denunziation anderer "Irrgläubiger" erwiesen sich aber als eine das nicht unproblematische Verhältnis von Staat und Kirche betreffende, theologisch und rechtlich außerordentlich knifflige und schließlich 1774 zu Fall gebrachte Bestimmung<sup>216</sup>. Die Inhaftierten dursten nicht ehender aus dem conversionshaus entlassen werden, bis er [der Inhaftierte] nicht eine vollkomene prob der wahren bekehrung von sich spühren lassen<sup>217</sup>. Verweigerten die Inhaftierten die Bekehrung, sollten sie ohne weitere Verzögerung nach Siebenbürgen transmigriert werden. Personen, die das mit einem Eid verbundene Glau-

<sup>216</sup> Zur Denunziationspflicht KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 56–72, siehe auch die Gutachten dazu im DAG, Religionsberichte 1771–1773.

<sup>217</sup> DAG, Religionsberichte 1751–1753, *Pro memoria das religions weesen* im Landgericht Reifenstein betreffend.

Dedic, Bauernschicksale (wie Anm. 126) 86.
 Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 120.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> StiftsA Lambach, Schuberbd. 116, Signatur C, Nr. I/1t, fol. 40t: Bericht über das Rottenmanner Konversionshaus, Graz, 1752 November 17.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 534, 26. März 1753.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 119.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Siehe die Überlegungen zu der zwischen Kontrolle und Mitwirkung der Bevölkerung angesiedelten Denunziation als Ausdruck eines "postdelinquenten" Loyalitätsverhältnisses" Gerd Sälter, Denunziation – Staatliche Verfolgungspraxis und Anzeigeverhalten der Bevölkerung. ZfG 47 (1999) 153–165, hier 159; Michaela Hohkamp-Christiane Kohser-Spohn, Die Anonymisierung des Konflikts. Denunziation und Rechtfertigungen als kommunikativer Akt, in: Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ländlichen Gesellschaft (16.–19. Jahrhundert), hg. von Magnus Erikson-Barbara Krug-Richter (Potsdamer Studien zur Geschichte der ländlichen Gesellschaft 2, Köln u. a. 2003) 389–415, hier 411.

bensbekenntnis zwar abgelegt hatten, bei denen sich allerdings nach der Entlassung weitere lutherische Bücher oder auch Hinweise auf die "verdächtige" Lehre fanden, sollten als Meineidige ohne Verzögerung mit zurücklassung ihrer kinder nach Siebenbürgen überstellt werden<sup>218</sup>. Für die Protokollierung wurden den Missionaren Schreiber für die anfallende Arbeit beigestellt, die Stadtschreiber in den Konversionshausstandorten fan-

den dafür Verwendung<sup>219</sup>.

Die Bewertung des Antriebs zur Konversion war für die Missionare nicht unproblematisch, weil sie zwischen den Gleissnern, die aus Sorge um ihre Bauernhöfe und aus Angst vor der Deportation vordergründig Willen zur Konversion bezeugten, und den wahrhaft Überzeugten unterscheiden mussten, diese Differenzierung aber nicht mit letzter Sicherheit vornehmen konnten. Ein Judenburger Jesuit charakterisierte den ledigen Bauernsohn Martin Unterweger nach einem Jahr (!) Aufenthalt im Konversionshaus so: Scheinet zwar dum, und einfältig zu seyn, doch ist er ein arglistig, verschlagen und böß gesinnter Kopf, welcher seine Glaubens Zweifel niemahl aufrichtig vorgetragen, und in Glaubens Sachen mir mit Vielfältigen Unwahrheiten begegnet <sup>220</sup>. Das Umstehen mit dem Mund und nicht auch mit dem Herzen<sup>221</sup> geriet für die Missionare, die immer wieder feststellen mussten, dass die nach mehreren Monaten Haft "erfolgreich" Konvertierten nach ihrer Rückkehr in die Heimatgemeinden bald wieder als glaubensverdächtig denunziert wurden, zu einem unüberwindlichen Problem<sup>222</sup>. Zwei Frauen aus Stadl bei Murau verstanden es im Judenburger Konversionshaus den dortigen Missionarium Schwarzleitner, den Stadtkaplan Rautter und Herrn Dechant Joseph Moog so künstlich zu hintergehen, dass sie von ihnen zur Glaubens-Bekantnus approbiret, aus dem Conversions-Haus entlassen und nach Stadl zurückgeschickt worden, professionem fidei abzulegen, man erkante aber bald dahier den Betrug und bemerkte ihre Falschheit [...] und der Actus professionis blieb unterwegen<sup>223</sup>. Täglich zweimal mussten die Insassen in wahrem glauben unterrichtet werden, zudem sollte der Missionar ihr verhalten genau beobachten, forderist die habende glaubenszweiffl sorgfältig ausforschen und zu widerlegen [suchen], auch die bekantnus deren etwan hinterhaltend irrlehrigen bücher und deren complicum zu erwürcken und von zeit zu zeit alle anscheinende anzeichen ihres beharenden unglaubens oder aufrichtigen bekehrung dem missions superiori einzuberichten verbunden seyn<sup>224</sup>.

<sup>220</sup> Zitiert nach Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 154.

<sup>221</sup> Zitiert nach Knall, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 107. Zum Problem des heimlichen gedank-

lichen Vorbehalts PÖRTNER, Die Kunst des Lügens (wie Anm. 8) 387.

<sup>223</sup> Zitiert nach Reissenberger, Beiträge (wie Anm. 167) 142.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> StLA, Hs. XIII, Bd. 1, Nr. 721, 12. Juli 1753: [...] adjungierung des stadtschreibers von Rottenmann.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Siehe einen typischen Fall bei Faber, Staats-Cantzley 108 (wie Anm. 119) 553: Den 6ten Julii 1753, ist erstgedachte [Eva] Graymannin von der Herrschaft Gmünd anhero nacher Klagenfurth abgeliefert worden, um nach ihren allfälligen Verlangen, und mit gehöriger Bewilligung, samt anderen Transmigranten nacher Siebenbürgen verschicket zu werden, sie hat aber allhier an statt der Transmigration die Catholische Religion freywillig erwählet, und nach öffentlich abgelegter Glaubens-Bekänntnuß wiederum nacher Gmünd, und von dannen in die Nähring zu ihrer Heimstadt sich zurück begeben, allwo sie fast ein ganzes Jahr, ohne geäusserter mindesten Beschwerde, oder Beklagung [...] ruhig verblieben, bis sie endlichen mit der ausdrücklichen Erklärung hervorgekommen ist, wie daß sie bey der Augsburgischen Confession ohnabbringlich beharren wolte, und nunmehro zu transmigriren verlangete. Junter der Rubrik: Beantwortung der von einigen der Religion halber aus dem Kaiserl. Königl. Erb-Herzogthum Kärnten entwichenen Unterthanen zu Regensburg vorgebrachten Beschwerden, und für richtig ausgegebener Factorum, S. 543–566].

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> DAG, Religionsberichte 1751–1753, Instruktion für Missionare, undatiert.

Als sich zwei Irrglaubige im Judenburger Konversionshaus bereit erklärten, die allein selig machend katholische religion anzunehmen, wurde befohlen, die beiden von den übrigen abzusondern, ihnen in dem collegio [dem Judenburger Jesuitenkolleg] zimmer ganz willig eingeraumet<sup>225</sup>, um den Konversionsbereiten besser Unterricht erteilen zu können. Der Religionskommissar Edlinger forderte deshalb eine verpflichtende Kontaktaufnahme der Missionare mit dem Ortsgeistlichen. Die vor Ort befindliche geistlichkeit werde sich diesfalls einer wahren und nicht etwa aus forcht der emigration nur verstelten reü und bekehrung, besonders bey lezteren, überzeugen und versichern<sup>226</sup>. Dieser Bericht verdeutlicht schon die Problemlage für die Behörden, die genau wussten, dass die ins Konversionshaus gestellten Personen mittels einer vorgetäuschten (Not-)Konversion versuchten, schneller aus der Haft entlassen zu werden beziehungsweise einer Deportation

nach Siebenbürgen oder einer Stellung zum Rekruten zu entgehen.

Das Ringen der sich aufgrund der undurchdringlichen kommunalen Strukturen der Geheimprotestanten radikalisierenden Missionare mit den Insassen der Konversionshäuser um einen publikumswirksamen Übertritt eines verdächtigen Geheimprotestanten zum Katholizismus - die als Bestätigung der sozialen und familiären Integration des Konvertierenden verstandenen Übertritte sollten möglichst in der Heimatgemeinde öffentlich beim Sonntagsgottesdienst oder an Feiertagen erfolgen<sup>227</sup> - war erbittert. Ein oberösterreichischer Missionar hatte 1755 die Errichtung von Häusern gefordert, die sowohl zu einem conversion- als auch bus- und gleichsam geistlichen zuchthauß gewidmet wurde, worinnen die deß irrthums verdächtige in denen catholischen glaubens stuckhen unterrichtet werden sollten<sup>228</sup>. Erst die Konversion mit dem Ablegen eines Eides auf das Tridentinische Glaubensbekenntnis schuf neben dem Untertaneneid strafrechtlich die Möglichkeit eines Einschreitens<sup>229</sup>. Konvertierte, bei denen erneut protestantische Bücher gefunden wurden, konnten als Meineidige in Zucht- und Arbeitshäuser eingewiesen werden. Bereits die angedrohte Einweisung in ein Konversionshaus galt als erhebliches Druckmittel<sup>230</sup>. So berichtete der Judenburger Konversionshausmissionar Georg Dibattistis über einen verdächtigen Mann: weilen mit ihm anderst als durch die forcht nichts auszurichten, solang ihm nicht die erst gnädige verordnung, kraft dessen er in gedachtes haus [Konversionshaus Judenburg] abzugeben wäre, intimiert wurde, gestund er ungeachtet alles möglichen zuredens nichts ein, er war immer unschuldig<sup>231</sup>. Die Missionare ga-

226 StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 542, Bericht des Religionskommissars, 26. Juni 1773.

<sup>228</sup> OÖLA, AdLH, Schachtel 66, Religionsakten 1755, fol. 144<sup>t</sup>, *Unmaßgebige meynung* eines Zisterziensers, Schwanenstadt, 1755 Oktober 29.

<sup>229</sup> Zu "Eidbrüchigen", die 1773 ins Zuchthaus nach Graz gebracht wurden, Dedic, Bauernschicksale (wie Anm. 126) 92.

<sup>231</sup> StLA, Repräsentation und Kammer, Sach. 173, Karton 548, 1775 Jänner 2.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 542, Hofkanzlei, Graz, 8. Juni 1773.

Neben der öffentlichen Konversion in der Pfarrkirche der Heimatgemeinde scheint es auch die Möglichkeit der "heimlichen", nicht öffentlichen Konversion gegeben zu haben: Walter Brunner, Glaubenstreu im Untergrund. Die Bewahrer evangelischen Glaubens in der Steiermark 1600 bis 1781. ZHVSt 85 (1994) 7–24, hier 22. Zu einer Konversion am Gründonnerstag in Gröbming Dedic, Der Geheimprotestantismus in den Vikariaten (wie Anm. 190) 43. Allgemein Dieter Breuer, Konversionen im konfessionellen Zeitalter, in: Niewöhner-Rädle, Konversion (wie Anm. 114) 59–69, hier 64.

DEDIC, Der Geheimprotestantismus in den Vikariaten (wie Anm. 190) 79: Ein Bauernpaar ersucht den Oberennstaler Religionskommissar um Verschonung der Einweisung ins Rottenmanner Konversionshaus, sondern er solle sie dem eigenen Seelsorger zur Instruction übergeben; ebd. 123.

ben als Maxime aus: Die leichtiste art, die hartnäckige zu gewünnen, wäre, wenn man sich in ihre gemüths beschaffenheit zu richten wüste, immitelst erwürket dermahlen das meiste die forcht der emigration, die liebe des vaterlands und der befreundten<sup>232</sup>. Außerdem suchte man den Familienverband – Mann, Frau und Kinder – aufzuheben, um bessere Angriffsmöglichkeiten zu haben. Als explizites Argument für eine Einweisung von Ehefrauen beziehungsweise Töchtern ins Konversionshaus galt: vermerken wir handgreifflich, daz sein eheweib und ledige tochter meistentheils durch diesen ihren vater und respective ehemann von der gänzlichen aufrichtigkeit abgehalten worden. Was sie heut eingestehen, laugnen sie morgen wiederum, sobald sie nämlich mit ihme zu sprechen gelegenheit haben, daz also eine separation auch diesen beyden die wahre bekehrung, zu welcher sie grosse neigung bezeigen, um ein merkliches erleichteren wurde<sup>233</sup>.

Vor allem die Einweisung sozial hochgestellter Personen wegen gleissnerey in das Konversionshaus führte zu größerer Geständnis- und Denunziationsbereitschaft unter den Zurückgebliebenen. Schon das Bekanntwerden einer bevorstehenden Einweisung ins Konversionshaus erzeugte Aufregung unter den ihre Entdeckung fürchtenden Zurückgebliebenen. Ein Konversionshausinsasse schildert dies 1754 etwa so, indeme sie [seine Mitbewohner und das Dorf] sammentlich, da er in daz conversionshauß sich alhero zu stöllen befehlet worden, ihm nachdrucksam ermahnet, daß er nicht bekenen und keinen mensch verrathen solle<sup>234</sup>. Die Insassen im Konversionshaus versuchten sich gegenseitig zu größtmöglicher Verschwiegenheit zu verpflichten, in dem sicheren Bewusstsein, dass Geständnisse zu weiteren Verfolgungen führen und in den betroffenen Gebieten große Spannungen hervorrufen würden. Hans Zechmann bewies seine Gefügigkeit gegenüber dem Missionar im Konversionshaus, indem er ihm hinterbrachte, was seine Mithäftlinge insgeheim dachten: Dieser Paul Gaißlechenr were dermahlen neben seiner [ihm] in dem conversionshaus in der unterweisung und hette erst kürzlich zu ihme gemeldet, halte nichts auf den rosencranz, auch erst heunt gesagt, das er seine bücher niemahls bestehen und eheunder verwerffen wurden<sup>235</sup>. Die Haft im Konversionshaus war als eine, den weiteren Lebensweg entscheidend mitbestimmende Probezeit vorgesehen, nach deren Verlauf wider diese halsstärrige mit der emigration ohne weiters fürzueschreitten wäre 236. Neben der Deportation verhängte man über verdächtige Personen als weitere, aufgrund des Meineides zulässige "Strafe" auch die Einweisung in ein Zuchthaus, die Stellung zu Schanzarbeiten oder zu anderen "opera publica". Auch Einweisungen in eines der zahlreichen Klöster lassen sich nachweisen<sup>237</sup>. Meist finden sich aber lediglich Listen der ins Konversionshaus deportierten Personen in den Archiven, ohne dass der administrative Umgang mit ihnen innerhalb dieser "totalen Institution" selbst deutlich wird.

Die ins Konversionshaus eingewiesenen Protestanten suchten wiederholt die Öffentlichkeit auf ihre Lage aufmerksam zu machen. Zwei 1773 aus dem Judenburger

<sup>233</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 548, Brief an das I. Ö. Gubernium, 1775

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 545, Monatsrelation Jänner 1774 für die Pfarre Stadl, unfoliiert.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> StLA, Laa A Gr. XI, Antiquum XI Schuber 33, Mappe 1754, Verhör mit Hans Zechmann, 1754 September 14.

 <sup>&</sup>lt;sup>236</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 545, 1774 März 12, Bericht über die in Judenburg befindlichen sektarier.
 <sup>237</sup> KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 122–131.

Haus entflohene Männer kamen nach Wien und suchten bei Hof um die Freigabe des Religionsexercitiums an, sie wollten in Zukunft entweder weiter ruhig ihrem Beruf und ihrer Arbeit nachgehen und ihren Gottesdienst in aller Stille verrichten oder andernfalls nach Ungarn beziehungsweise Siebenbürgen auswandern<sup>238</sup>. Das Vorgehen der Missionare und weltlichen Behörden, um die "Irrgläubigen" zur Konversion zu bringen, war von monatelangen, täglichen "Instructionen", aber auch von anderen psychologischen Schachzügen gekennzeichnet<sup>239</sup>. Sie stellen häufig Verhöre mit ihnen an, und legen ihnen die verfänglichsten Fragen vor. Bald suchten sie dieselben durch Versprechungen, bald durch Drohungen, auf andere Wege zu leiten. Wen zwey Ehegatten zu gleicher Zeit das Unglück haben, gefangen zu sitzen, so werden sie in der strengsten Verwahrung voneinander entfernet gehalten. und denn [!] beredet man den Mann, sein Weib, und das Weib, ihr Mann, habe das evangelische Bekenntniss abgeschworen<sup>240</sup>. Im Judenburger Konversionshaus traf nach den Stadler Unruhen sogar der Seckauer Bischof Joseph Philipp Franz von Spaur (1763-1779) 1773 persönlich ein, bey 5 stunden habe er den sectariern zu Judenburg persönlich nachdruksamst zugeredet, aber, wie es sich zeiget, bey diesen verstokt und verdorbenen gemüthern ebenso wenig eingang gefunden<sup>241</sup>.

Neben der langen Dauer der Verwahrung im Konversionshaus wandten die Missionare aber auch körperliche Zwangsmittel in der Haft an, um zu einem "Geständnis" (also zu Denunziationen und einer Konversion) zu gelangen. Die Drohung der Stellung zum Militär oder der Transmigration wirkte denunziationsfördernd. Der Rottenmanner Chorherr Possauko suchte aus einer hartnäckigen Frau mittels Überstellung der betreffenden Person in die im Keller des Konversionshauses befindliche "kalte Kammer" etwas zu erpressen. Als er sie dort durch vier Stunden aussetzen ließ, machte sie sich aber durch ihr verstelltes Weinen bei dem Verhör nur mehr verdächtig<sup>242</sup>. Ein vermutlich geistig behinderter Insasse des Konversionshauses sagte nach einiger Zeit in der "kalten Kammer" aus: er könnte die Kälte nicht mehr ertragen, habe noch fünf Bücher. Die Kälte hatte ihm endlich – wie der Missionar zufrieden vermerkt – den Mund geöffnet<sup>243</sup>. Ein nach Kremsmünster transferierter Goiserer Protestant wurde dort eingesperrt, wo ihn seine Söhne Hunger und Kälte leidend vorfanden. Bald darauf verstarb er<sup>244</sup>. Die Missionare konn-

<sup>240</sup> Anhang oder weitere Nachricht von den Bedrängissen der Evangelischen Glaubensgenossen in den Landen des Erzherzogthums Oesterreich dem Lande ob der Ens, Steuermark und Kärnthen zur Vertheidigung ihrer Unschuld gegen die Verunglimpfungen ihrer Verfolger. (Leipzig 1754) 10.

theidigung ihrer Unschuld gegen die Verunglimpfungen ihrer Verfolger. (Leipzig 1754) 10.

<sup>241</sup> St.L.A, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 542, Bericht von Wolf Graf von Stubenber. 1773

berg, November 1773.

242 DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 122.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> GOTZLIRSCH, Staatsrat (wie Anm. 71) 27; LOESCHE, Aus der Endzeit (wie Anm. 70) 128.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Als Beispiel: Reissenberger, Beiträge (wie Anm. 167) 149: Verzeichnus derjenigen, welche mit Anfang der Fasten 1773 [März] die erste in das Conversions-Haus nach Judenburg und im November 1773 in das Siebenbürgen sind abgeschickt worden, außer den relapsis, welche nach Gräz ins Zuchthaus abgegeben worden und den bemerkten Conversis, welche nach Stadl zurückkammen. An der Zahl 18. Im Dezember 1773 wurden erneut 20 Personen ins Judenburger Haus gestellt.

<sup>243</sup> Ebd

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Evangelische Pfarrarchiv Goisern, Auszug aus der "Chronik von St. Agatha" von Julius Schenner: "[Jakob Schenner wird wegen seines Glaubens festgenommen ...] Der standhafte Bekenner seines Glaubens wurde hierauf in das Gefängnis geworfen, nach ein paar Wochen gleich einem argen Missethäter in Ketten und Banden gelegt, und nach Kremsmünster abgeführt, wo er unter dem Vorwande, daß er als ein verstockter Ketzer einer besonderen Belehrung bedürfe, in eine enge Zelle des dortigen Klosters eingekerkert wurde. – Doch niemand bekümmerte sich dort um den armen Mann, und als nach einiger Zeit seine beiden Söhne, Michael und Paul Schenner, ihn dort besuchten, fanden sie ihn halb verhungert

ten bei den Häftlingen häufig auch nicht zwischen vorgetäuschten und wirklichen Fällen von Wahnsinn unterscheiden. Als ein in das Konversionshaus eingelieferter Dienstknecht in Tollsinnigkeit verfallen schien, konstatierte der Missionar zwar, dass es sich um keine Verstellung handle, trotzdem versuchte er weiterhin Geständnisse aus dem irrsinnigen Häftling zu erpressen<sup>245</sup>. Im Klagenfurter Konversionshaus wurde am 31. Dezember 1757 Hans Nägeler wegen betroffenen wohnwitz [...] dimittirt<sup>246</sup>. Einige der anderen Insassen überstanden die Bedingungen des Klagenfurter Konversionshauses nicht: Eva Eder etwa ist den 10ten Junii 1756 im detentions hauß gestorben. Sowohl Anna Gruber, am 26. August, als auch Johann Schneeweis, am 14. Oktober 1756, verstarben im Klagenfurter Konversionshaus. Im Judenburger Haus lassen sich immer wieder Arztbesuche, bei denen vor allem Aderlässe oder Medikamente für Magenbeschwerden verabreicht wurden, nachweisen<sup>247</sup>.

Aus der Sicht des Klagenfurter Stadtpfarrers gab es auch Erfolgserlebnisse: 4 personen haben den 21ten Septembris 1756 die glaubens bekanntnuß in der stadt pfarr kirche zu Clagenfurth abgeleget. Das Gros der zwischen 1. Mai 1752 und 30. April 1758 aus der Grafschaft Ortenburg in das Klagenfurter Konversionshaus geschickten Personen wurde aber unter genauer Angabe ihres tatsächlichen beziehungsweise auf Erbschaftsweg zu erwartenden Vermögens transmigriert<sup>248</sup>. Die Behörden interessierte hierbei vor allem, ob der aus der Religionskassa für die Transmigration geleistete vorschuß auch aus dem Vermögen der Inhaftierten ersetzt werden konnte<sup>249</sup>. Bei den Kindern von Christoph Engelmayr wurde vermerkt, dass diese auser die vor sye eingesandten 4 fl 6 xr. und dahier in conversions haus mit arbeith verdienten 5 fl 7 xr. kein anderes vermögen zu erwarten hatten.

Das 1775 eintretende Ende der kostenintensiven Konversionshäuser zeichnete sich schon ab den 1770er Jahren durch die vielfältigen Klagen sowohl der geistlichen als auch der weltlichen Obrigkeiten in den inficierten Gebieten ab. Der Mangel an Denunzianten

und vor Kälte erstarrt. Die dringenden Vorstellungen der beiden Söhne bei dem Vorsteher des Klosters zugunsten ihres Vaters fruchteten nur so viel, daß sie die Zelle des Eingekerkerten bei ihrem Abschiedsbesuche erwärmt fanden. Ein paar Monate später kam die Nachricht von dorther, daß der alte Jakob Schenner gestorben sei." Diesen Hinweis verdanke ich Michael Kurz, Goisern. Siehe auch Dieter Wöl-FEL, Christoph Friedrich Salomon Kästner, der erste Toleranzpastor von Goisern, Gosau und Hallstatt (1755 -1831). JbGPÖ 83 (1967) 93-124, hier 98.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Dedic, Maßnahmen (wie Anm. 112) 121.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> KLA, Herrschaft Portia, Fasz. 354: Extract aus der haupt-tabella über die von Iten Maii 1752 bis ende Aprilis 1758 von der grafschafft Ortenburg und landgericht Spittal nach Clagenfurth in das conversionsund detentions hauß eingeschickt, nachhero aber zum theil transmigrirte oder nach abgelegter glaubens bekanntnuß wiederum zuruckgelassene sectarien und deren hier im lande verbliebene weiber und kinder, dann was die transmigranten lauth abhandlung an vermögen besitzen, was daran die religions cassa wegen geleisteter anticipation bis ultima Aprilis 1758 zu fordern, zum theil schon zuruck erhalten oder noch zu praetendiren habe. Die Beispiele in der Folge sind, so nicht anders vermerkt, aus dieser mir von Stephan Steiner zur Verfügung gestellten Liste.

<sup>247</sup> DEDIC, Maßnahmen (wie Anm. 112) 144.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Der Befehl zur Transmigration konnte bei erfolgter Konversion sogar noch auf dem Weg widerrufen werden: Diese Eva Schockische kinder haben sich nach abgelegter glaubens bekanntnus ins Hungarn die erlaubnus bekommen nach Cärnthen zuruckzugehen. Siehe auch Reissenberger, Beiträge (wie Anm. 167) 149: 16 Personen im Konversionshaus Judenburg: Diesen seynd 2 beygekommen, welche unterwegs auf der Reis nach Siebenbürgen sich eines bessern besonnen und zur Bekehrung entschlossen haben.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Als Beispiel KLA, GV-Sammelarchiv, Sch. 37: Haupttabelle der Herrschaft Grünburg: Von disen aus dem conversions haus zuruck gelassenen convertiten [Hans Kastner, Christian Flaschberger, Christoph Pernul, Maria Ederin] ist der vorschuß ersezet worden.

und die mangelnde Kooperationsbereitschaft ließen Hinweise auf Verdächtige seltener werden<sup>250</sup>. Es könne zudem nicht befürwortet werden, dass Leute, welche durchaus bey ihren glauben beharren und nach Siebenbürgen auswanderen wollen, ohne noth und nutz mit grösten schaden ihrer wirthschaften in dem conversions hauß so lange und über die bestimte zeit aufgehalten werden<sup>251</sup>. Die Religionskommission kam 1772 zur pessimistischen Erkenntnis: Es ist also eine aufrichtige bekehrung dieser gleisner um so weniger anzuhofen, als schon mehrere deren, wie ich sicher berichtet werde, sich geäussert, daz sie weit ehender ihre güter verlassen und aus dem land weichen als von ihren glauben abstehen wolten. [...] Dahero ganz gewiss alle unkösten für das conversions haus verleitet seynd<sup>252</sup>.

Die Missionare und die Geistlichen forderten daher mit Nachdruck die Fortsetzung der Transmigrationen nach Siebenbürgen. In einem Bericht aus der Pfarre Stadl vom November 1773 wird diese Forderung nach Verschärfung folgendermaßen motiviert: Ja, man höret fast in allen winkeln, wie einer dem anderen zuspreche, er solle mit dem mund denen geistlichen in allem recht geben und vom lutherischen glauben abstehen, im herzen möge er ihne denoch behalten. Durch s(alvo) h(onore) lügen und laugnen hätte man sich bey der vorigen emigration beholffen, es werde dissmahl ebenfals das gedeylichste mittel seyn<sup>253</sup>. Die Kritik an der Einweisung in die als nutzlos empfundenen Konversionshäuser wurde lauter, erst Abschreckung erziele bessere Ergebnisse. Und ob zwar die kayserlich königlichen religions commission auf eine transmigration bedacht ware, so sind aber anstatt dessen 2 wägen voll dergleichen sectirer in das conversions hauß nach Judenburg abgeführet worden, und so werden alle successive dahin gebracht, was wird aber mit ihnen werden? Ich schreibe es aus allzu vieller erfahrenheit, sie werden sich zwar äusserlich zur catholischen religion bekännen, als dann anwiderumen zu ihren besizthum gelassen und ist anders nichts anzuhoffen, als das sie heüchler werden<sup>254</sup>. In Reaktion darauf versuchte man die Zeit im Konversionshaus zu verkürzen, die "Halsstarrigen" sollten in Hinkunft nicht mehr acht Monate dort verbleiben, weil sich sonst nur die gefahr der verstellung und ihrer verbitterung sich vergrösseret, sondern höchstens drei Monate. Nach Verlauf dieser Frist sollten die Häftlinge bey fortdaurender hartnäckigkeit nacher Siebenbürgern geschickt werden 255. Außerdem sollten die Konversionshausmissionare, bevor sie Insassen des Konversionshauses zur beicht oder glaubensbekantnus zulassen, die Geistlichen vor Ort, die ihre Pfarrkinder aus langer Bekanntschaft genauer kennen würden, kontaktieren, wordurch vielen lang verdächtig gewessenen kezern die larve abgezogen 256.

## Zusammenfassung

Der Begriff der "fünften Kolonne", ursprünglich für eine von Leo Trotzki (1879-1940) geschaffene Eliteeinheit gewählt, erlangte durch Francos General Emilio Mola Vidal (1887-1939), der mit vier Kolonnen auf Madrid zumarschierte und mit der "fünf-

<sup>251</sup> StLA, Repräsentation und Kammer Sach. 173, Karton 545, 1774 Jänner 29.

<sup>254</sup> DAG, Religionsberichte 1771–1773, Bericht vom Archidiakonalkommissar, Tamsweg 1773

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Zu den Denunzianten Dedtc, Die Bekämpfung (wie Anm. 68) 167f.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> DAG, Religionsberichte 1771–1773, Bericht der Religionskommission, 29. August 1772.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Ebd., Bericht aus Stadl November 1773. Gemäß dem Motto "Erzwungen Eid tut Gott kein Leid!", Deorc, Maßnahmen (wie Anm. 112) 122.

März 24.

255 Ebd., Vorschlag des Seckauer Bischofs Johann Philipp Franz von Spaur, September 1773; KNALL, Aus der Heimat (wie Anm. 21) 108. <sup>256</sup> DAG, Religionsberichte 1771–1773, undatiert.

ten Kolonne" die im Untergrund in Madrid für General Francisco Franco (1892–1975) tätigen Sympathisanten meinte, eine veränderte und in diesem Sinne heute geläufige Verbreitung<sup>257</sup>. Die obrigkeitliche Unterstellung eines Konspirierens mit Feinden im Zentrum des eigenen Hoheitsgebietes fand als gedankliche Figur auch auf die Geheimprotestanten in der Habsburgermonarchie Anwendung. Der Staat der Frühen Neuzeit verstand sich als möglichst homogener christlicher Staat, der sich verpflichtet fühlte, seinen Untertanen zu ewigem Heil zu verhelfen und sich deshalb auf eine, als einendes Band gedachte Religion stützte<sup>258</sup> und konfessionelle Abweichung als Widerstand interpretierte. Innerhalb der Erblande gerieten die mit dem beginnenden 18. Jahrhundert spürbarer werdenden Geheimprotestanten nach der großen Salzburger Emigration 1731/1732 zu einem gleichermaßen innen- wie auch außenpolitischen "Problem"<sup>259</sup>. Fürchteten die Zentralbehörden etwa nach den beiden Schlesischen Kriegen einen offenen Aufstand der im heutigen Oberösterreich, der Steiermark und Kärnten lebenden Geheimprotestanten<sup>260</sup>, so reagierten die Zentralbehörden auf die unter anderem durch Preußen veranlassten Interventionen des "Corpus Evangelicorum" und der protestantischen Potentaten dünnhäutig und nervös.

Die bis heute in der Beliebtheitsskala der Habsburger weit voran rangierende Maria Theresia<sup>261</sup> verschärfte im Anschluss an die Protestantenpolitik ihres Vaters Karls VI. das obrigkeitliche Vorgehen gegen die "Irrgläubigen" durch Maßnahmen, die eine Kriminalisierung des Verhältnisses von katholischer Obrigkeit und den sich selbst als protestantisch interpretierenden Untertanen in den Erblanden erkennen lassen. So wurde etwa in der Staatskanzlei im Februar 1752 bezüglich der Geheimprotestanten berichtet, die materie wird täglich ernsthaffter<sup>262</sup>. Man überlegte etwa auch bezüglich der Auswahl der Missionare, ob man Kapuziner, die dem gemeinen volch angenehmer als die Jesuiter sind, oder ob man eben doch Jesuiten, die allerdings nicht in ihrem Habit auftreten sollten, zur Bekehrung einsetzen sollte. Letztlich scheiterte eine umfassende Missionierung beziehungsweise auch eine funktional praktikable Ausstattung der Konversionshäuser an der ungenügenden Finanzierung und an der festen, durch intensive Lektüre gewonnenen Überzeugung der Protestanten in den Erblanden. Die von den Klöstern, Pfarren, Bruderschaften, Kirchenstiftungen, ständischen Einrichtungen, von staatlicher Seite und ab 1773 vom Jesuitenfonds geleisteten Beiträge reichten lediglich für ein gegenre-

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> PÖRTNER, Counter-Reformation (wie Anm. 8) 258. Zur Begriffsgeschichte der auch durch Ernest Hemingways Kurzgeschichte verbreiteten Vorstellung einer "fünften Kolonne" Louis de Jong, Die deutsche fünfte Kolonne im Zweiten Weltkrieg (Quellen und Darstellungen zur Zeitgeschichte 4, Stuttgart 1959) 15–17.

Martin Heckel, Konfessionalisierung in Koexistenznöten. Augsburger Religionsfrieden, Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Frieden in neuerer Sicht. HZ 280 (2005) 647–690, hier 661.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Zum Einfluss Preußens auf die Religionspolitik in den habsburgischen Ländern Regina Pörtner, Propaganda, Conspiracy, Persecution. Prussian Influcences on Habsburg Religious Policies from Leopold I. to Joseph II. *Jb. der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts* 18/19 (2004) 457–476, bes. 461f.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> TROPPER, Von der katholischen Erneuerung (wie Anm. 75) 292.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Die obrigkeitliche Verfolgung der Protestanten unter Maria Theresia hat im "Image" der "deutschen", "österreichischen", "großen" Frau bzw. der Reformerin keinen Niederschlag gefunden, siehe Werner Suppanz, Maria Theresia, in: Memoria Austriae. Bd. 1: Menschen – Mythen – Zeiten, hg. von Emil Brix–Ernst Bruckmüller–Hannes Stekl (Wien 2004) 26–47.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> HHStA, Vorträge Staatskanzlei, Karton 68, Mantelbogen 2, fol. 140<sup>r</sup>: Vortrag 26. Februar 1752.

formatorisches Schmalspurprogramm<sup>263</sup>. Die Publikation der "Toleranzpatente"<sup>264</sup> und die Errichtung von insgesamt 25 Toleranzgemeinden im heutigen Bundesgebiet (bis 1790)<sup>265</sup> lässt sich – ähnlich wie die Toleranzgesetzgebung gegenüber den Juden<sup>266</sup> – vor diesem Hintergrund weniger im bislang ideengeschichtlich motivierten und die Forschungsdiskussion lange Zeit bestimmenden Diskurs um Toleranz<sup>267</sup> verorten. Sie muss vielmehr vor dem Hintergrund der obersteirischen (1773) und mährischen (1777–1781) Unruhen<sup>268</sup> sowie der Einforderung des Reichsrechtes auch für die Erblande durch die Protestanten<sup>269</sup> als öffentliches Eingeständnis eines anders nicht zu bewältigenden "Problems" interpretiert werden<sup>270</sup>.

<sup>263</sup> Für 1781 (nach dem Ende der Konversionshäuser 1775) standen für das Land ob der Enns 4500, für die Steiermark 9222 und für Kärnten 6028 Gulden zur Verfügung, siehe Carl Freiherr von Hock, Der österreichische Staatsrath (Wien 1868) 415f.

<sup>264</sup> Zu den unterschiedlichen Publikationsdaten der Toleranzpatente in den einzelnen Ländern der Monarchie: Der Josephinismus. Ausgewählte Quellen zur Geschichte der theresianisch-josephinischen Reformen, hg. von Harm Klueting (Ausgewählte Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit 12a, Darmstadt 1995) 252–255; siehe den Vergleich der unterschiedlichen Fassungen bei Peter F. Barton, "Das" Toleranzpatent von 1781. Edition der wichtigsten Fassungen, in: DERS., Im Zeichen der Toleranz (wie Anm. 267) 152–202.

(wie Anm. 267) 152–202.

265 Peter F. Barton, Evangelische Christen der Toleranzzeit bauen Gemeinden in Österreich, in: Im Lichte der Toleranz. Aufsätze zur Toleranzgesetzgebung des 18. Jahrhunderts in den Reichen Joseph [!] II., ihren Aussetzungen und ihren Folgen. Eine Festschrift, hg. von DEMS. (Studien und Texte zur

Kirchengeschichte und Geschichte II/9, Wien 1981) 233-252, hier 234f.

<sup>266</sup> Zu der durch die "Nutzbarmachung" der Juden in Galizien motivierten Toleranzgesetzgebung Michael Hochedlinger, "Verbesserung" und "Nutzbarmachung"? Zur Einführung der Militärdienst-pflicht für Juden in der Habsburgermonarchie 1788–89, in: Militär und Religiosität in der Frühen Neuzeit, hg. von Michael Kaiser–Stefan Kroll (Herrschaft und soziale Systeme in der Frühen Neuzeit 4,

Münster 2004) 97-120, hier 97-106.

<sup>267</sup> Siehe etwa: Im Zeichen der Toleranz. Aufsätze zur Toleranzgesetzgebung des 18. Jahrhunderts in den Reichen Joseph [!] II., ihren Voraussetzungen und ihren Folgen. Eine Festschrift, hg. von Peter F. BARTON (Studien und Texte zur Kirchengeschichte und Geschichte Reihe II/8, Wien 1981). Siehe auch die brieflich geführte Diskussion zwischen Maria Theresia und ihrem Sohn Joseph: Alfred ARNETH, Maria Theresia's letzte Regierungszeit 1763–1780. Bd. 9 (Wien 1879) 139–144, hier 140. Joseph sprach sich utilitaristisch für völlige Glaubensfreiheit aus. Sans cette méthode on ne sauvera pas plus d'âmes et on perdra bien plus de corps utiles et nécessaires, Alfred ARNETH, Maria Theresia und Joseph II. Ihre Korrespondenz sammt Briefen Joseph's an seinen Bruder Leopold 2 (Wien 1867) 141f., dazu Derek Beales, Joseph II., Bd. 1: In the shadow of Maria Theresia 1741–1780 (London 1987) 465–473.

<sup>268</sup> Zu den mährischen, nur zwei Jahre nach dem Bauernaufstand von 1775 erfolgten Unruhen im Hradischer Kreis (Wisowitz/Vizovice) Josef Karniel, Die Toleranzpolitik Kaiser Josephs II. (Schriftenreihe des Instituts für Deutsche Geschichte Universität Tel-Aviv 9, Gerlingen 1985) 185–213; Arneth, Maria Theresia's letzte Regierungszeit (wie Anm. 267) 60–75, und Reinhold Joseph Wolny, Die josephinische Toleranz unter besonderer Berücksichtigung ihres geistlichen Wegbereiters Johann Leopold Hay (Wissenschaftliche Materialien und Beiträge zur Geschichte und Landeskunde der böhmischen Länder 15, München 1973) 41–73; für 1771 Tantner–Hochedlinger, Berichte (wie Anm. 15) 134, 137, 144. Zum Briefwechsel Maria Theresias mit ihrem Sohn Leopold über das "mährische Sektierertum" Adam Wandruszka, Leopold II. Erzherzog von Österreich, Großherzog von Toskana, König von Ungarn und Böhmen, römischer Kaiser 2 (Wien 1964) 11–13.

<sup>269</sup> GOTZLIRSCH, Staatsrat (wie Anm. 71) 23: So erklärten drei, 1776 in Österreich ob der Enns wegen Religionsvergehen eingezogene Untertanen, vermöge Reichsabschied könne jeder in seiner Religion le-

ben.

<sup>270</sup> Die letzte Ausweisung von Protestanten aus den österreichischen Ländern erfolgte 1837 aus dem Zillertal: In kritischer Auseinandersetzung mit Ekkart Sauser, Die Zillertaler Inklinanten und ihre Aus-

### Anhang

Missionsstationen in Oberösterreich, in der Steiermark und in Kärnten 1752

## (1) Land ob der Enns

Bezirk: Dekanat Gmunden Missionssuperior Pfarrer von Gmunden weltlicher Kommissar: Pfleger von Puchheim (später Ort)

- 1. Viechtau<sup>271</sup> (Altmünster)
- 2. Aurach (Gmunden)
- 3. Ohlsdorf (Gmunden)
- 4. Gschwandt (Laakirchen)
- 5. Lindach (Laakirchen)
- 6. Roitham (Roitham)
- 7. Viechtwang (Viechtwang)
- 8. Puchkirchen [im Patent "Burgkirchen"] (Puchkirchen)

Bezirk: Dekanat Gaspoltshofen

Missionssuperior: Dekan von Gunskirchen weltlicher Kommissar: Hofrichter von Lambach

- 9. Regau (Vöcklabruck)
- 10. Sicking (Vöcklabruck)
- 11. Attnang (Vöcklabruck)
- 12. Bergern (Atzbach)
- 13. Starling (Atzbach)
- 14. Ungenach (Ungenach)
- 15. Schlatt (Schwanenstadt)
- 16. Pühret (Schwanenstadt)
- 17. Desselbrunn (Schwanenstadt)
- 18. Aichkirchen (Aichkirchen)
- 19. Neukirchen bei Lambach (Neukirchen bei Lambach)

Bezirk: Dekanat Linz (westlich von der Traun) Missionssuperior: Vizedekan von Eferding weltlicher Kommissar: Pfleger von Eferding

- 20. Dachsberg (Eferding)
- 21. Scharten (Eferding)
- 22. Annaberg (Alkoven)
- 23. Kirchberg (Schönering)
- 24. Oftering (Hörsching)
- 25. Marchtrenk (Hörsching)

Bezirk: Dekanat östlich von Linz

Missionssuperior: Abt von Kremsmünster

weisung im Jahre 1837 (Schlern-Schriften 198, Innsbruck 1959), siehe Sebastian HÖLZL, Protestanten, Sektierer oder Anarchisten? 427 Zillertaler verließen vor 150 Jahren die Heimat. Das Fenster 42 (1987) 4159–4163; DERS., Die Zillertaler Protestanten vor 150 Jahren. Dargestellt am Beispiel Brandbergs. Tiroler Heimat 50 (1986) 149–173.

271 In Klammer jeweils die dazugehörige Pfarre bzw. das Vikariat.

weltlicher Kommissar: Hofrichter von Kremsmünster

- 26. Einsiedling (Vorchdorf)
- 27. Kematen an der Krems (Kematen)
- 28. Sierning (Sierning)
- 29. Pfarrkichen bei Hall (Pfarrkirchen)
- 30. Molln (Molln)
- 31. Heiligenkreuz (Kirchdorf an der Krems)

#### (2) Herzogtum Steier

Bezirk: Ennstal/Tauern Missionssuperior: Prälat von Admont weltlicher Kommissar: Pfleger von Strechau

- 1. Pichl (Haus)
- 2. Groß-Sölk (Gröbming)
- 3. Donnersbach (Irdning)
- 4. Tauplitz (Pürgg)
- 5. Niederhofen (Pürgg)
- 6. Hohen-Tauern (St. Lorenzen)
- 7. Wald (Wald am Schoberpass)

Bezirk: Murtal

Missionssuperior: Pfarrer von Pöls weltlicher Kommissar: Administrator von Gusterheim [bei Pöls]

- 8. Bretstein (St. Oswald)
- 9. Pusterwald (St. Oswald)
- 10. Schönberg (Oberwölz)
- 11. St. Oswald (Ranten)
- 12. Stadl (Stadl)
- 13. Predlitz (Stadl)
- 14. Ober-Laßnitz (St. Lambrecht)
- 15. Wegscheid (Mariazell)

#### (3) Herzogtum Kärnten

Bezirk: Gurk

Missionssuperior: Stadtpfarrer von Klagenfurt weltlicher Kommissar: Pfleger von Albeck

- 1. Deutsch Griffen (Griffen)
- 2. Obermühlbach (Obermühlbach)
- 3. St. Marein in der Ebene Reichenau (St. Lorenzen)

Bezirk: Friesach

Missionssuperior: Erzpriester von Friesach weltlicher Kommissar: Pfleger von Afritz

- 4. Zedlitzdorf (St. Leonhard in der Gnesau)
- 5. Himmelberg (St. Leonhard in der Gnesau)
- 6. Innere Teuchen (Teuchen)
- 7. Wöllan (Afritz)

- 8. St. Joseph/Ossiach (Ossiach)
- 9. Buchholz (Treffen)
- 10. Tschriepp/Landskron (St. Ruprecht)
- 11. Feldkirchen (Feldkirchen)

Bezirk: Gmünd

Missionssuperior: Erzpriester von Gmünd weltlicher Kommissar: Pfleger von Gmünd

- 12. Fresach (Weißenstein)
- 13. Olsach (Molzbichl)
- 14. Gmünd (Gmünd)
- 15. Malta (Malthein)
- 16. Nöring (Gmünd)
- 17. Pleßnitz (Gmünd)
- 18. Krems (Katschtal)

Bezirk: Millstatt

Missionssuperior: Superior von Millstatt weltlicher Kommissar: Hofrichter von Millstatt

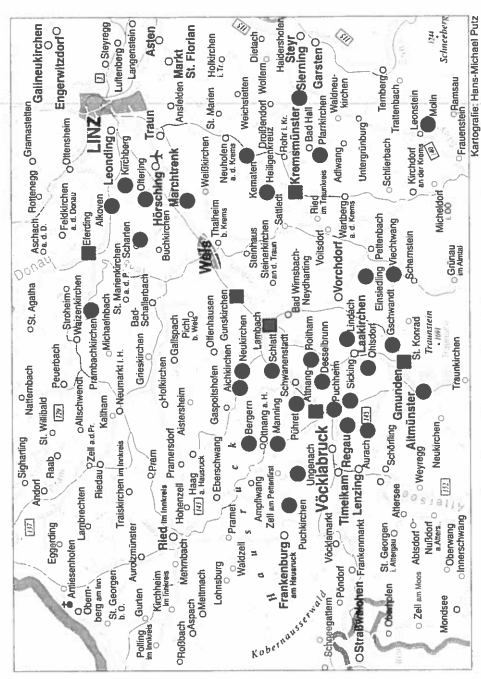
- 19. Altersberg (Liferegg)
- 20. Lengholz (Millstatt)
- 21. Kaning (Radenthein)

Bezirk: südlich der Drau

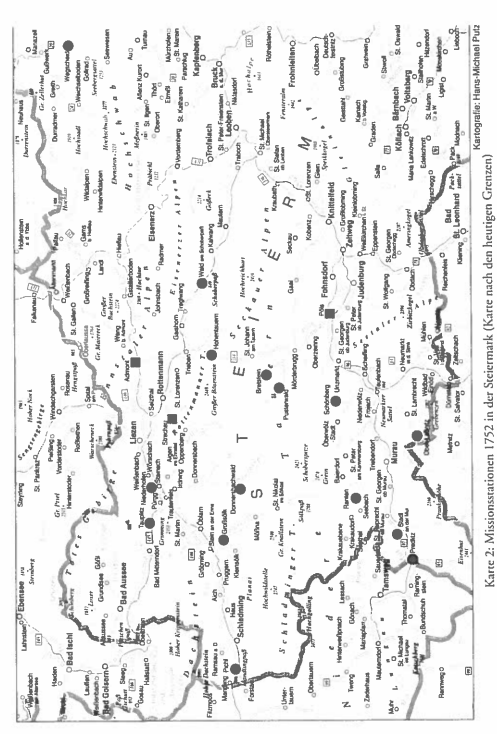
Missionssuperior: ein Bevollmächtigter des Erzbischofs von Görz weltlicher Kommissar: Pfleger von Paternion

- 22. Paternion (Paternion)
- 23. Stockenboi (Kamering)
- 24. Reisach (Reisach)
- 25. Hermagor (Hermagor)
- 26. Tröpolach (Tröpolach)

Quelle: Galter, Die staatsrechtliche Lage (wie Anm. 70) 133; Tropper, Staatliche Kirchenpolitik (wie Anm. 13) 80–85; Weiss, Lamberg (wie Anm. 9) 461f.; Martin Zauner, Toleranzkirchen in Oberösterreich (Diss. Wien 1947) 111.

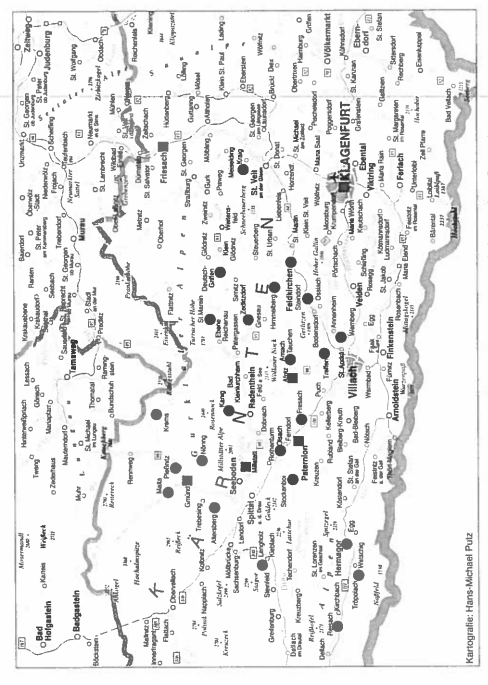


Karte 1: Missionsstationen 1752 in Oberösterreich (Karte nach den heutigen Grenzen)
Missionsstationen mit (\*\*), Missionssuperiore und weltliche Kommissare mit (\*\*)



Missionsstationen mit 

, Missionssuperiore und weltliche Kommissare mit gekennzeichnet



Karte 3: Missionsstationen 1752 in Kärnten (Karte nach den heutigen Grenzen)
Missionsstationen mit , Missionssuperiore und weltliche Kommissare mit gekennzeichner